الم فاق الم



# مختصر سوانح مؤلف

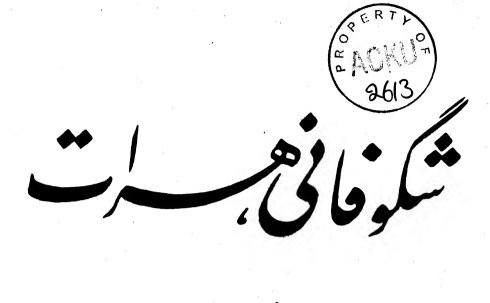
دکتور عبدالحکیم طبیبی مولف این اثر در میزان ۱۳۰۶ در شهر کابل متولد و تحصیلات خود را در لیسه حبیبیه و فاکولته حقوق کابل و بعدا تا درجه ماستری در دارالفنون جارج واشنگتن ۱۹۵۲ و درجه دکتورا در (امریکن یونورسته) در ۱۹۵۳ تکمیل مدیر شعبه سوم سیاسی وزارت خارجه و رئیس ادارهٔ خدمات سیاسی ایفای وظیفه نموده و از سکرتر اول و مستشار و وزیر مختار در نمایندگی دایمی افغانستان ایفای وظیفه نموده اند و در



دكتور طبيبي

سال سهم ۱ الی ۱۳۸۵ بحیت وزیر عدلیه ولوی څارنوال خدمت نموده و از سال های سهم ۱ الی سال ۱۳۵۲ بحیث سفیر کبیر افغانستان در یوگوسلاویا، جاپان و هند و بحیث سفیر کبیر غیر مقیم در بلغاریا، فلپین و نیپال نیز دوران این سالها ایفای وظیفه نموده و نیز بحیث سفیر کبیر در ملل متحد وظیفه دار گردید که هنگام تجاوی روسید از این وظیفه استعفی داد.

دکتور طبیبی از ۳۵ سال به اینطرف در مجامع بین المللی و کنفرانس های حقوق میث نماینده یا رئیس هیئت یا رئیس و معاون و را پورتر اجرای وظیفه نموده و آثار انگلیسی شان در سال ۱۹۵۹ در مورد حقوق محر و حقوق ترانزیت در



عصتر تبوريان

مولف: والمستوليم ، والمستود المعالم

# فهرست این کتاب

سر آغاز

فمل اول : نظری بر تیموری های هرات

از صفحه ۱ ـ الى ـ صفحه ١٠

فصل دوم: تیموری ها کی بودند؟

از صفحه ع ۱ - الى - صفحه ۳۷

فصل سوم : شکوه و عظمت هرات در عصر تیموری ها

از صفحه ۳۸ - الى - صفحه ٤٨

فصل چمارم : سم ستارهٔ درخشان عصر تیموری ها

از صفحه وع \_ الى \_ صفحه عو

كرونولوژى خاندان تيمورى

از صفحه سه \_ الى \_ صفحه ع ه

فهرست ماخذ از صفه ۹۵ ـ الی ـ ۹۷

اهداء صفحه ۴۸

### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدمه ناشر

خوشنودیم ازینکه توانسته ایم کتاب باارزش « شگوفانی هرات در عصر تیموریها » را به زیور طبع آراسته و به معموطنان عزیز خویش به کمال اخلاص وارادت تقدیم میکنیم .

این کتاب که بازحمات قیمتدار دانشمند گرامی وطن داکتر عبدالحکیم طبیبی تالیفگردیدهگوشه از تاریخ وطن اسلامی عزیز افتخار آفرین و مرد خیز مارا روشن میسازد که مخصوصاً درین فرصت حساس بسی ها مغتنم است .

مادرعین حالیکه شگوفانی هرات آندوره را با ویرانی های عظیم امروزی از نظر میگذرانیم به آرزوی روزی هسیتم که باز وطن عزیز ما افغانستان بار دیگر شگوفانگردد همچنانکه بعد از چنگیز دوره شگوفانی عظیمی نصب این کشور اسلامی و آزادی دوست ما گردید.

با این اسید و با دعای توفیق به مجاهدان جان برکف این کتاب واکه متاسفاندبا منابع علمی محدود و وسائل اندک دست داشته خود نتوانستیم همان گونه که شایسته است بر رسی همه جانبه نمائیم به خوانندگان گرامی عرضه میکنیم .

« اعضای شورای ثقافتی جهاد افغانستان »

#### بسم الله الرحمن الرحيم

## سرآغاز

افغالستان کشوریست دارای تاریخ ، درخشان و باستانی که وقایع زندگانی میدمان دلیر آن در پهنای سلسه جبال هند و کش و درمیان دورود خانهٔ خروشان و مواج اکسوس و اندوس ، همیشه قابیل گفت و شنود نسل های این سرزمین بوده است .

قصه مدنیت و حوادثی که از مراکز این کشور باستانی و کهنسال مانندام البلاد بلخ ، غزنین ، هرات ، کابل ، قندهار و سیستان بروز کرده ، جا دارد تا قرن ها و نسل هااز جانب مردمان این سرزمین به دلچسپی خوانده و شنیده شود .

اصلاً من در نظر داشتم که در مورد سوابق تاریخی و مدنیت های که از این مراکز مهم ، روشی انداز تاریخ گردیده است ، در طی آثار جدا گانه و مستقل ولی در عین حال مختصر و جامع برای استفاده نسل جوان آغاز نوشتن کنم و این سلسله را از بلخ «ام البلاد» مرکز چندین هزار ساله مدنیت آریائی و اوستایی شروع نمایم ، ولی چون دیدم که امسال پنجصدمین سال وقات بزرگترین شاعر و عارف نامی هرات مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی سلطان روحانی هرات در عصر آخرین سلطان علم پرور تیموری حسین با یقراء می باشد تیمناً این سلسله را از هرات شروع و آن را «شگوفانی هرات در عصر تیموری ها» نام گذاشتم .

البته ترقیات یکقرنه اولاد تیمور و احفاد او که از برکت مدنیت خراسان زمین و محیط علم پرور و دانش دوست هرات که زمامداران تیموری را تماماً بخود جذب نمود و ایشان را به آن وا داشت تا خرابی های نظامی و سهاهی گری تیمور

را علاج و در مدت یک قرن سلطنت شان عظمت و شکوه علمی ، اداری ، اجتاعی ، ادبی ، حنوی و تصونی را بوحود آوردند و مردانی را چون مولانا جامی ، امیر علی شیر نوائی و استاد کال الدین بهزاد به جهان هدیه دادند که نظیر آن در تاریخ سراغ شده نمی تواند.

نباید فراموش کرد که وقتی ما از رنسانس و شگوفانی تیموری ها در افغانستان امروز یا خراسان گذشته حرف می زینم ، باید قسمت تیموری های کابل را قواموش نکنیم و شگوفافی را که بر میراث پیشرفت رنسانس ، هرات اولاده دیگر تیمور چون ظهیر السئین بایر و احفاد او در کابل آغاز کردند و در فعالیت های کابل و هند از دورهٔ سلطان حسین بایقرا الهام گرفته اند و این مدنیت را پس از کابل به هند انتقال دادند نباید چشم بپوشیم .

از آن رو این دوره را تحت دو قسمت باید مطالعه کنیم ، یکی دوره شگونانی هرات در عصر تیموری ها که اینک در طی این قصول به خوانندگان گرامی و ارجمند تقدیم می شود . و دیگری دورهٔ بابر و احفاد او در کابل و هند که تحت عنوان و رساله جداگانه ای اگر توفیق بود ترتیب خواهد یافت تا دورهٔ مدنیت خراسان در عصر تیموری ها تکمیل گردد . چون دورهٔ رنسانس و شگوفانی هرات بدون شک دورهٔ روشن یک قرنه تیموری ها در خواسان میباشد تاثرات آن عمیق و جهانی است ، مطالعه این دوره جاویدانگی همیشگی دارد .

«دكتور عبدالحكيم طبيبي»

#### فعبل اول

## نظری بر تیموری های هرات

در مورد تاریخ تیموریان خراسان کتب و آثار متعدی چه در دورهٔ حیات شاهان تیموری و چه در سال های ما بعد و معاصر بدست است که ضرورت به نوشتن تاریخ مفصل و مکرر نمی باشد . . . (۱) و حتی در مورد جنبه های خاص

، .. ظفر نامهٔ شرف الدین یزدی ، تاریخ تاج سلانی که در عهد شاهرخ و قایع دوره امیر تیمور شاهرخ و الغ بیک را شرح میدهد .

تاریخ مجمل فصیحی ـ احمد جلال خوانی که از عمد اسلام تا وقایح سال ۸۵۸ را ثبت کرده است .

«مطلع السعدين» از كال الدين عبدالرزاق سمرقندى تاريخ شامل عهد شاهرخ و ساير شاهان تيمورى .

«روضة الصفأ» از سيد به مير خواند و حبيب السير غياث خواند ميركه وظفر نامه» را تعقيب كرده اند از آثار مهم آن دوره ميباشد .

«روضة الجنات فی اوصاف مدینة هرات» که بهترین اثر دورهٔ تیموری در مورد هرات و سایر بلاد خراسان است توسط معین الدین اسفزاری در ۹۹۸ تالیف شده است درین اثر علاوه از این کتب که در فوق ذکر شد و از کتب دیگر چون «بدایع الو قایع» زین الدین واصفی «خلعت هنر وران» «دوست بهد» ـ «تاریخ رشیدی» میرزا حیدر ، تذکرهٔ خوش نویسان و نقاشان «قاضی احمد» تحف خطاطان سعد الدین ـ خط و خطاطان حبیب اصفحانی ، احوال و آثار خوش نویسان مهدی بیانی ، تاریخ ادبیات ایران→

ادبی ، اجتاعی و سیاسی این دوره تحقیقات زیادی بعمل آمده که بحمد کافی به ما معلومات میدهد . (۱) ولی مقصد اصلی از نوشتن این اوراق آنست تا به صورت جامع و مختصر، خصوصیات و شگوفانی این دورهٔ رنسانس و ترقی آسیا معرفی شود و بیک نظر بتوان عظمت و ترقی خراسان و قلب آن «شهر تاریخی هرات» که روزی مرکز روشنائی علم، دانش و مدنیت بود ، درک گردد و فهمیده شود که نفوذ و رول مردم ما در تاریخ و کاتور این قسمت جهان تا چه اندازه بوده است .

سلاطین تیموری هرات در سراسر این دوره که تقریباً یک قبرن طول کشید یعنی از سال ۱۲۰۸۰ ۹ متعلق را ایجاد کردند و رنسانس با شکوهی را به میان آوردند ، سلاطین ، وزرا ، شاعران ، هنرمندان و پهلوانانی را به میدان کشیدند که نظیر آن در سائسر دوره های تاریخ آسیا و سرزمین ما کمتر سراغ شده میتواند . خصوصاً دوره عروج تیموری ها در زمانی بود که اولاده تیمور همه خراسانی ، افغان ، هراتی و کابلی شده بودند و با کاتور و مدنیت ما مزج گردیدند به شمول شاهرخ ، بایسنقر ، ابو القاسم بابر ، سلطان ابو سعید و سلطان حسین میرزا و ظهیر الدین به بابر و اولادهٔ او در هند که همهٔ آن ها ، دوره و عصر طلائی آرت ، ادب ، شعر ، تصوف و دانش را ایجاد کردند و مشوق آن شدند . شکی نیست که دوره (۲۰۹) ساله زندگانی تیمور که سلطان خون آشامی چون

<sup>→</sup> استاد ذبیع الله صفاء ، هنر عهد تیموریان «استاد عبدالحی حبیبی ، کال الدین بهزاد تالیف قصر آریان و آثار .. مدقیقین خارجی چون استاد برون .. دانالد و لبرد و براندنبرک استفاده شده است و راجع به تاریخ عهد تیموری همه این آثار معلومات کافی و وافی عرضه می کنند و از سائر کتب و آثاری که استفاده شده درلست مآخذ و پاورقی ها ذکر به عمل آمده است .

طبيي

و- هنر عهد تیموریان ، عبدالحی حبیبی - تاریخ ادبیات ایران ذبیح الله صفا در زمرهٔ سائر آثار قابل مطالعه می باشد .

چنگیز بود جز آنکه به جنگ ، محاربه ، قشون کشی و کشور ستانی گذشت و همه جا را خراب و تباه می کرد تا به قیمت تباهی آن سمرقند را آباد سازد و از هم گوشه ممالک مفتوحه . استادان، معاران، علماء ، اهل قن و حرفه را چمع و به آنجا برای استفادهٔ خود می فرستاد و مطلب دیگری ازان دوره بدست نمی آید.

ولی دورهٔ اولاده و باز ماندگان او چون شاهرخ، الغ بیک، بایستقر، ابو سعید، سلطان حسین میرزاو ظهیر الدین بابر که مرکز اصلی فعالیت بدنی و علمی شان خراسان، هرات و کابل بود، پرده بر تاریکی دورهٔ تیمور می اندازد، زیرا اولادهٔ تیمور بودند که خرابی ها و تباهی های دورهٔ جد شان را ترمیم کردند و عصر پر شکوه علم و معرفت را پی ریزی تحودند و بر طبق گفته مؤلف حبیب السیراز زمرهٔ (۲۱۰) تن شعرای دورهٔ تیموری صرف ۳۰ تن مربوط دورهٔ زندگانی تیمور و باق همه متعلق به پرورش دورهٔ باز ماندگان او بودند.

قابل تذکر است: با این در ظلم و خون ریزی ، تیمورکمتر از چنگیز نبود ولی به ظاهر تیمورکوشش میکرد که خود را آراسته به صفت علم دوستی و درویشی و مسلمانی سازد و خود را حامی دین و فقرا و علماه معرفی نماید که این رویه را شکی نیست اولاده تیمور به هیروی او تعقیب می کردند سائند شاهرخ ، ابو سعید و سلطان حسین و ظهیر الدین بابر و اولاده اش ولی با این فرق که این ها ظاهر سازی نمی کردند و براستی طرفدار علم ، درویشی و دانش بودند و از تباهی و ظلم رعیت خود و نیز از فتح سر زمین جدید و گسترش قلمر و خویش حتی المقدور برهیز نمودند .

تیمور برای آنکه به فتوحات خود وجهه مذهبی دهد قبل از هر حمله و لشکر کشی از پیشوایان مذهبی ، روحانیون و مشایخ دعا و اجازه میگرفت و به هر قلمرو و شهر مفتوحه که میر سید به نزد فقراء و درویشان آن میرفت. چنانچه قبل از آن که به خراسان حمله کند به خدست عارف و درویش افغانی (با با سنگو) (۱) مشرف شد ، عارف مذبور گوشت سینه را به سوی تیمور پرتاب

۱۹ بایا سنگو از اندخوی افعانستان و نقیر با نام و نشان عصر خود بود .

کرد و تیمور آن را به این امر تعبیر کرد که چون خراسان سینه زمین است بابا سنگو (آن را بمن اعطا کرد و فاتح می شوم) همچنین صحبت و معارضه امیر تیمور ، با شیخ زین الدین ابوبکر تایبادی متونی (۱۹۷) معروف است . این رویه را اعقاب تیمور نیز تعقیب می کردند . زیرا شاهرخ ، ابو سعید و سلطان حسین میرزا ، همه دست ارادت به خلفا و مشایخ نقشبندیه (رح) داده بودند و همیشه از ایشان رهنائی جسته و لنگر خانه ها و خانقاها برای ایشان بنا و مهیا کرده بودند . مقام مولانا نور الدین جامی که امیر علی شیرنوائی و سلطان حسین را به پیروی طریقه خواجگان فراخوانده بود ، همیشه به حیث یک خایفه نقشبندی به پیروی طریقه خود دست ارادت به سعد الدین کاشفری و خواجه احرار(۱) داده بود ، مانوی تحفته الاحرار را بنام سعد الدین کاشفری و خواجه احرار(۱) داده بود ، مانوی تحفته الاحرار را بنام خواجه سروده بود و به خانای نقشبندی ارادت داشت و بزرگان و ارکان تیموری را به پیروی این طریقه تشویتی میکرد .

یکی از متخصصین غربی دا کتر «مارتن» در کتابی که بنام «نقاشی و نقاشان عصر تیموری» نوشته متذکر شده است که: «سلاطین تیموری متناسب با ثروت هنگفتی که تیمور در طول جنگ های بسیار برای ایشان گرد آورده بود به زندگانی نوینی آغاز محودند . . . و مانند اس ای بالادان Paladins در زمان کوتاهی سلطنت مجلل و با شکوه فراهم ساختند .

درست است که سلاطین تیموری هرات بهترین حامیان و مشوقین هنر و هنر مندان بوده و آن همه تباهی که از جانب تیمور رخ داده بود توسط هاز ماندگان او تلافی گردید، ولی اگر آنان نبودند اینان به ظهور نمی رسیدند...

و- جامی مثنوی تحف الاحرار را بنام خواجه عبیدانه احرار رحمة الله علیه متوفی ۹۵ ۸۸ سروده بود ، سلطان ابو سعید نیز ارادت مند خواجه احرار بود و مالیات « تمغا » را که از رسوم دوره ٔ چنگیز بود ، بخواهش خواجه احرار عفو تمود .

(از دستگاهی که تیمور و اعقاب او بر پا کردند صنایع مستظرفه و هنر های زیبا را در خراسان به اعلی مرتبه کمال رسانیدند) این شهزادگان را وحشی و صعرائی نباید دانست ، بلکه جماعتی بودند شهر نشین ، لطیف طبع و دانش پژوه ، که صنایع ظریفه را نه از راه تظاهر و تفاخر بلکه محض ، خاطر نفس صنعت و هنر دوست داشته و در فواصل بين جنگها ، در صدد تنظيم و تكميل كتانخانه ها بر میآمدند، اشعار شعرا را مدون می کردند و خود هم شعر می سرودند که بعضاً بر شعرای دربار شعر شان رجحان داشت ، اشعار سلطان حسین معروا در ترکی شهرت دارد و حتی در سرودن شعر فارسی و عربی با جامی رقابت می کرد ، طرز زندگانی اطیف و متمدن این طایفه از بسیاری جهات حیات پرنس های اروپا را مخاطر ما می آورد که در همان عصر و زمان در آن اقلیم میزیسته اند و تا اواخر قرن ۱۸ میلادی در خاک فرانسه وجود داشتند ، بلکه جنبهٔ ادب پروری آن ها به مراتب بالاتر بود. شاهرخ ـ بایسنقر ـ الغبیک ـ سلطان حسین میرزا در کتاب دوستی، نه تنها از دوک های بورگاندی رنه دا نژو Rened' Anjou که بآن ها هم عصر بودند سبقت داشتند بلکه به مراتب بر کتاب دوستهای فرانسه و ایتالیه قرن ۱۹ و ۱۷ م برتری داشتند ، چه اینان نه تنها کتاب جمع می کردند بلکه آن را بوجود آوردند که بیشتر جنبهٔ اشرافیت داشت ، هم محکم و هم ظریف بود .

زیبا ترین نسخ خطی اروپائی جز در مواردی بسیار محدود نمی تواند با این کتاب های شرق از حیث ظرافت رقابت نماید(۱) یک مدقی افغان چنین می نگارد: با وجودیکه تیمور خشن و قهار بود ولی تربیه او در محیط دانش، هنر و تصوف از خشونت چنگیزی او می کاست و در صدد آن برآمد که سمرقند را مجمع دانشمندان و هنرمندان گرداند، وی مولانا شهاب الدین عبدالله شامی را در سنه (۸۰۸ ق ۱۳۹۹) میلادی در حلب و مولانا شهاب الدین عبدالله لسان را

<sup>1-</sup> جامی - علی اصغر حکمت ص ۱۷.

در سنه (م.۸ ق ۱۳۰۱م) و شیخ قطب الدین محمود زنگی را در سنه ۲۰۸ ق ۳۰۰۱ م محضور خود پذیرفت و با سید بر که و خاندان سید امیر کلال ور جال روحانی عصر خویش عقیدتی داشت و خواجه عبدالحی مصور را از عراق به سمرقند آورد و در سنه (۸۰۷ ق م۱۳۰ م) چون از سمرقند به مصر ایلچی خود مولانا عبدالله کشی را می فرستاد مکتوبی بخط خوش مولانا شیخ بجد خطاط ماهر سمرقند در طول هفت گز و عرض سه گز به زر نوشت و بنام پادشاه مصر ارسال داشت. قرار گفته خواند میر در حبیب السیر به تشویق شهزاده بایسنقر ارباب علم ، کمال و هنر از اطراف و اکناف ایران و توران به هرات آمدند و مانند حبیب السیر درمطلع السعدین نیز از این مردان هنرمند عهد تیموری توضیحات مفصل میدهد و واضح است که همه رجال تیموری و ارکان دولت آن به شعر و ادب ، میدهد و واضح است که همه رجال تیموری و ارکان دولت آن به شعر و ادب ، تذهیب، تجاید و میناتوری کتاب ، شوق و ذوق داشتند چنانچه تحفه بزرگان تیموری به دربار شاهان عراق ، مصر و عثانی و چین کتاب ها و نسخ خطی زیبا بود چنانچه این کتاب های زیبا و میناتوری های عصر تیموری تا امروز زیب و زینت جزانچه این کتاب های زیبا و میناتوری های عصر تیموری تا امروز زیب و زینت موزیم های بزرگ غرب و شرق میباشد (۱).

چون در عصر شاهرخ روابط دیپلوماسی ، کلتوری و تجارتی بین هرات و خان بالغ (پیکن) که بدست خاندان منگ چین بود، تاثیر هنر چینی در میناتوری هرات و از هرات در هنر چین تمایان است . با این که این تاثیر از زمانه و عصر (مانی) به نسبت سفر در روابط او با چین سابقه داشت :

شنیدم که مانی به صورتگری زری سوی چین شد به پیغمبری زبس جا دوئیهای فرهنگ او بدو بگرویدند و ارژنگ او از سفر مانی به چین و مغولستان اخبراً از صحرای گویی و ترکستان خطا

از سفر مانی به چین و مغولستان اخیرا از صحرای دویی و تر نستان خطا اوراق که نمونه کار مانی و شاگردان او ، مجالس تدریس موسیقی است ، پارچه های بدست آمده است . (۲)

١- هنر عهد تيموريان - تهران .

پـ نکارستان هنر ـ صفحه هرب .

در «بیان الادیان» ذکر است که نسخه مصور ارژنگ مانی در خزانه غزنین بود و این کتاب او تا مدت پنج قرن بعد از قبول اسلام در غزنه نگمداری شده بود. و اثر هنر تزئین در بت سازی مکتب هنری گریکو بودیک گندهارا و مکتب هنر کوشانی افغانستان و آسیای میانه تا کنون از کاوش های بامیان ، بغلان ، قندز ، غوربند ، بگرام ، کابل، غزنه ، هده وغیره بلاد افغانستان بلست آمده است و در ادب فارسی و اشعار سنائی و فردوسی بت قندهار همیشه ذکر است(۱) چنانچه مکیم سنائی گوید :

صانعی باید حکیم و قادر و قایم بذات تاپدید آید ز صفع وی بتان قندهار ویا فردوسی که گفته:

نباشد چون آن بست به کابل نگار نه در چین ستان و نه در فندهار در عهد سامانیان ، غزنویان ، غوریان و سلجوتیان نیز هنر نقاشی ، میناتوری و تزئین عمارات و مناره ها ، قصر ها و تالار ها را به حد اعلی رسانیدند و حتی باوجود خرایی های چنگیز در افغانستان و ایران بازهم شاهان مظفر و جلایه و کرت ، حامی آرت و صنعت بودند ولی عروج اصلی آرت و صنعت حقیقت آ در دوره سلطنت شاهرخ تیموری، آغاز و دو دورهٔ سلطان حسین میرزا به نقطه عروج و کمال خود رسید و مکتب و دبستان جدیدی در نقاشی و میناتوری که رشک همهٔ دوره ها و قرون دیگر بود در هرات بوجود آمد .

قابل تذکر است که دورهٔ کوشانی های افغانستان نیز دوره عروج میناتوری و نقاشی بود که نظیر نداشت ، همه مجسمه های بودا و صنعت معروف گندهارا و نقاشی های که در مغاره ها و مراکز بودائی مثلاً در بامیان که تا هنوز باتیست از نازک خیالی های دقیق نقاشی و میناتوری و آرت آن دوره نمایندگی می کند .

دورهٔ غزنوی ها نیز قابل یاد داشت و تذکر است که داستان خشتخانه هرات سلطان مسعود که در زمان حکمرانی هرات در خفا و پنهان از پدر خود

۱- هنر عهد تیموریان ـ عبدالحی حبیبی



این میناتور (کار بهزاد) مجلس علی شیر را قرار ذیل نشان میدهد : از چپ براست : سنابی ، فردوسی ، سعدی ، خسرو دهلوی ، نظامی ، جامی ، علی شیر نوایی ، حسن دهلوی خاقانی ، انوری

سلطان محمود بنا كرده بود ، توسط مورخ بزرگ دربار غزنه ابوالفضل علم بن حسين بیهقی به این سبک ثبت شده است: «این خانه را از سقف تا به پای زمین صورت کردند ، صورتهای الفیه از انواع گرد آمدن مردان بازنان ، همه برهنه چنانچه جمله ٔ آن کتاب را صورت و حکایت و سخن نقش کردند و بیرون این صورت ها نگاشتند فراخـور این صورت ها ، امـیر بوتت قیلوله آنجا رفـتی و خواب آن جا کردی و جوانان را شرط است که چنین و مانند این بکنند(۱). این حکایت دال بر رواج سیناتوری و نقاشی در دوره غزنوی ها در هرات می باشد که پیش آهنگ هنر دوره تیموری ها است . ولی آن چه در سبک هرات در عهد شاهرخ و سلطان حسین ، شهرت دارد تصویر خلقت و زیبائی های است که در تابلو های زنده انسانی و طبیعی از جانب نقاسان بزرگ، مانند سیرک نقباش و استاد کمال الدین بهزاد شاگرد او ، درطی تابلو های آن زمان و برای مجسم ساختن اشعار و داستان ها به تشویق امیر علی شیر، وزیر هنرمند سلطان حسین و مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی شاعر و عارف آن زمان صورت می گرفت ، تابلو های بهزاد زیبائی وقشنگی طبیعت را از آسان لاجوردین و پرستاره گرفته تا باغستان های پر کل ، جویبار ها و آبشارهای نقره ئین و پرندگان بوقلمون تا محالس عارفانه و عاشقانه ، میدان های رزمی و شکار به شکل و طرز نوین مجسم می ساخت که قبل از دوره اوبی سابقه بود از آن رو طوریکه رول «را فائیل» در ایجاد عصر رنسانس مؤثر بود ، قدرت كار سيرك نقاش و استاد كمال الدين بهزاد در ايجاد رنسانس دوره هرات قابل تذكر است . زيرا بهزاد نه تنها آثار بزرگ و جاويداني را برای طاقچه های موزیم های جهان بیادگار گذاشت ، بلکه شاگردان مکتب هرات ، تبریز ، اصفهان ، دهلی و آگره وا ترییه کرد که دبستان وی را تا قرن ها زنده و جاویدان گذاشتند . در دوره تیموری ها نه تنها مکتب میناتوری و دبستان جدید تصوف ، در میناتوری و نقاشی بوجود آمد ، بلکه شعر و ادب و

<sup>,</sup>\_, گزیده تاریخ بیهتی ـ د کتر مجد دبیر سیاق ـ تهران ۱۹۷۷ ص ۳۳ - ۳۶ .

شعرای نامی گذشته نیز سر از نو زنده شدند ، مثلاً نه تنها فردوسی و شاهنامه او از راه خط و کتابت زیبا و تجلید نفیس و میناتوری دلکشا، برای ابد زنده شد ، بلکه آثار سائر شعرای بزرگ پارسی و دری چون نظامی ، سعدی ، امیر خسرو و حافظ سر از نو تصحیح و استنساخ گردید و با میناتوری های نفیس بهزاد و همکاران او مزین گردید که تا امروز زیسب موزیسم ها و کتابخانه های جهان است .

از قدیم ترین کتب خطی منسوب به مکتب هرات ، کتاب کلیله و دمنه «کاخ کلستان» تهران و نسخه کلسان سعدی (۸۳۹ ق ۲۷،۱۹ م) که برای بایسنقر میرزا نوشته شده و دارای هشت تصویر بدیع و زیباست کماینده برجسته مکتب هرات می باشد(۱).

تابلوی ملاقات های و همایون (۳) در باغ کاخ شاهی چمین و دیوان اشعار سلطان حسین میرزا (۸۹۰ق) و نسخه شاهنامه بایسنقری و خمسه نظامی (۳) و نسخ زیبای اشعار امیر علی شیر نوائی(۳) و نسخه های (مخزن اسرار) کار محمود مذهب(۵) از آثار گزیده عهد تیموری هاست .

بایسنقر میرزا ، سید احمد نقاش و خواجه علی مصور و استاد قوام الدین علد را از تبریز به هرات آورد که به اسلوب جنگ سلطان احمد بغدادی ، به هان دستور و قطع و سطر و مواضع تصویر بعینها کتاب ترتیب دهند و آن را فرید الدین جعفر نوشت و جلد آن را استاد قوام الدین که منبت کاری در جلد اختراع اوست ساخت و تزئین و تصویر و مواضع آن را امیر خلیل متعهد

۱- صنایع ایران ۱۰۵.

۲- سوزه هنر های پاریس از مکتب هرات.

٧- موزه بريتانيا كار قاسم على .

<sup>-</sup> كتا**يخانه** بودليان .

۵- موزه ملی پاریس.

گردید(۱) .

به این ترتیب شاهان تیموری استادان هنر را از هر جا بدور خود جمع می کردند ، از ایشان قدر می نمودند و به عزت و احترام شان می برداختند و نتائج کارشان شاهکار های هنر آن زمان است که باق مانده و مایه فخر تاریخ کشور است . علمای علم اقتصاد احتیاجات بشری را بدو دسته تقسیم می کنند: اول احتیاجات مادی و حیاتی .

ر دوم احتیاجات معنوی .

همه علما به این متفق الرای اند تا وقی که احتیاجات اقتصادی و مادی بشرکه عبارت از اباته و اعاشه میباشد تکبیل نشود، انسان ها به فکر احتیاجات معنوی که عبارت است از شعر ، نقاشی ، موزیک وغیره نخواهند افتید و حتی از تاریخ دوره سنگ نیز ثابت می شود که انسان های ابتدائی ای که وسایط شکار و ایاته بدست داشته و احتیاجات اولی خود را نظر به موقعیت بهتری که داشتند رفع کرده می توانستند مغاره های پرنقش و نگار داشته و به موسیقی و آلات موزیک آشنا بودند و پیشرفت دوره تیموری های هرات نیز نمونه آن است که در آن عصر احتیاجات اولی و مادی شان رفع شده بود و ازان باعث در شعر ، ادب ، موسیقی و جلوانی و صنعت پیشرفته ترین دوره تاریخ بودند. شاهرخ خرای های بدر را ترمیم کرد و به آبادانی شهر ها، شاهراه ها، مدارس، خانقاها، باغ ها و عارات با شکوه توجه و اهتام کامل داشت و فرزندان او چون بایسنقر نیسز مانند پدر ادب دوست و علم پرور بودند.

چنگیز شهر مرورا را خراب کرده بود ولی شاهرخ آن را دوباره آباد کرد(۲) ویزد را سر از نو آباد ساخت. چنانچه نوشته اند: القصه آن حضرت فرمود که در مجموع بلاد خراسان ترک و تازیک و دور نزدیک روی بدین سهم

ر۔ هنر عهد تيموريان استاد حبيبي ص ٥٠

۹۳ ص ۹۳ مطلع السعدين ج

آورند و نفست آب که قوام میشت انسان بدان منوط بل اصل خاقت اشیا از مربوطست جاری ساختند . و فرمان هایون نفاذ یافت که آب مرو که از خرر مرغابست و بند آن را آب برده و جوی انباشته ، جوی را باز بند و بند را باز بندند ، و بدین امر خطیر از امراء کیر علاقالدین علی کو کاتاش و امیر موسی و از دیوانیان امیر علی شقانی مقرر شدند ، و کاری که فرخآ پادشاهی باخیل و سهاه به یک سال نتوانند کرد بائدک مدتی و اسهل فرصی با تمام رسید و زمین های چون دل عاشقان خراب و به سان کار هنر مندان بی آب چون رخسار خوبان و عذار لاله رویان طراوت و صفا و رونتی و بها یافت و اطراف و جوانب که مساکن ارانب و اماکن ثعالب بود منبت درختان ریان و مبیت مرغان خوش الحان گشت و سال اول پانصد زوج عوامل بزراعت مشغول شد ، خلایت به تمدن و توطن آن مایل شدند . طول جوی از سربند تا دروازه علمدار دوازده فرسنگ و عرض در اوایل بیست گز تا پانزده گز و عمتی از پنج گز کمتر نیست فرسنگ و عرض در اوایل بیست گز تا پانزده گز و عمتی از پنج گز کمتر نیست غیر ساختند . . . . (۱)

خرایی های سائر شهر های مفتوحه تیمور نیز در عهد شاهرخ و سلطان حسین اصلاح شد ، اقتصاد و تجارت به حد اعلی ترقی کرد (هرمز) بندر شاهرخی علو از مال التجاره واردانی و صادرانی بود(۲). طوری که ذکر شد سفرای شاهرخی به خان بالغ (پیکن امروزه) بدربار خاقان چین (منگ) فرستاده شدند و بوی فواید تجارت را با خراسان زمین پیشنهاد کردند ، مدارس ، خانقاه ها و مراکز علمی ، کتابخانه ها و مساجد و رباط ها در عصر تیموری ها خیلی ها ترقی مراکز علمی ، کتابخانه ها و انتخابات در امور دولتی به اساس لیاقت و سوابق کار مساویانه و خدمت صورت می گرفت و از همه علماء ، شعرا ، ارباب حرف و کار مساویانه

۱۰ تاریخ جدیدیزد ۱۳۰۷ ص ۱۰۳

ي مطلع السعدين .

و مطابق به لیاقت و مقام شان احترام به عمل می آمد. زیرا شاهان تیموری میدانستند که هر رکن جامعه برای سعادت و ترق جامعه مفید و کار آمدنی می باشد ، کمال الدین بهزاد در مجامع عالی دولتی به هان اندازه قدر و منزلت میدید که استاد نور الدین عدالرحمن جامی عزت و احترام می گردید و مقام پهلوان محمد و پهلوان ابو سعید بحیث و رز شکاران حرفه ای به نزد سلطان حسین گرامی و فرخنده بود . هم چنین موسیقی دانانی چون خواجه رضوان شاه و حسین عودی ، خواجه قل بجد ، شیخ نائی مقام والا داشتند .

از همه مهمتر آن چه باعث پیشرفت و ترق تیموریان شده بود رابطه نزدیک دوستی و رفاقت بین آم و مامور بود ، چنانچه مکاتیب تبادله شده بین سلطان حسین و میر علی شیر وزیر او ویا ساار درباریان و ماموران به اثبات میرساند که یک عالم عشق و عبت ، راستی و صمیمیت در بین بود .

شهزادگان و سلاماین تیموری قسمت گزاف مصارف را وقف علم و ادب و رواج هنر و دانش معاری و نقاشی می کردند. طوری که گفته شده در زمان بایسنقر که شاهنامه بایسنقری او شهره جهان است باعث حایه و حفظ این گوهر ناب ادب فارسی که از جانب ابوالقاسم فردوسی بنام محمود زابلی نوشته شده است گردید و اگر این شهزاده علم دوست نمی بود شاید شاهنامه ابو منصوری نیز تلف می شد. گویا شاهان تیموری وظیفه سهمی که به شهزادگان خود میدادند حفظ علم ، ادب و هنر بود ، طوری که بایسنقر در عهد شاهرخ به این کار منشول بود ، شهزاده فریدون میرزا فرزند سلطان حسین نیز مشغول سره کردن اشعار حافظ شیرازی بود . چون دوره تیموریان هرات دوره قضل و علم بروری بود همه ارکان دولت به این فکر بودند که در شعر و ادب خود را جائی برسانند که همه به مقام علمی و ادبی شان احترام کنند و سلطان و شهزادهگان برسانند که همه به مقام علمی و ادبی شان احترام کنند و سلطان و شهزادهگان به ایشان حرمت داشته باشند . این رقابت علمی و ادبی که اساس پیشرفت و ترق جوامع می باشد یک محیط بر ارزش علمی را در عهد تیموریان بوجود آورده ترق جوامع می باشد یک محیط بر ارزش علمی را در عهد تیموریان بوجود آورده ترق جوامع می باشد یک محیط بر ارزش علمی را در عهد تیموریان بوجود آورده بود چنافهه حتی موسیقی دانان و پهلوانان از علم شهر و عروض بیگانه نبودند و

از کسی پس نمی ماندند. مثلاً پهلوان ابو سعید و پهلوان بهد که پهلوانان نامی عصر خود بودند ، در ادب ، شعر ، موسیتی و تصوف مقامی والا داشتند چنانهه رباعی معروف امیر علی شیر که به خدمت پهلوان بهد به نعمت آباد نوشته از مقام پهلوان بهد حکایت می کند . رباعی چنین است :

در کعبه و دیر ما به ارشاد توئیم در صومعه و میکده با یاد توپئیم ذاکر سعر و شام با و راد توئیم یعنی که خراب نعمت آباد توپئیم پهلوان که نیز به جواب ، این رباعی را نوشت و به استر آباد به امیر فرستاد: ای میر تو بیر و ما به ارشاد توئیم د ایم بدعا گوئی و با یا د توئیم این شهر بتو خوش است و ما با تو خوشیم مردیم و خراب استر آباد توئیم

گویند پهلوان عد در بدل این شعر زیبای خود نیز از سلطان حسین هزار اشرف انعام گرفت :

گفتمش در عالم عشق تو كارم باغست گفت زير لب كه غم كم نيست كار عالمست

گفتم که بین درباریان تیموری اعتباد ، عشق و صمیمیت تمام حکمفرما بود خاصتاً در زمان سلطان حسین ، سلطان حسین با وجودیکه تمام اختیارات را به امیر علی شیر داده بود ولی از وی هیچگاهی بیم نداشت چنانچه اطان در حق او چنین نوشته است :

( . . . . در باغ زاغان که محل فرح و سرور است و منزل طرب و حضور به فواید فردوس مرتبت فایز آمدیم و زبان شوق برین ترانه مترنم گشت :

چگویمت که چه خوش آمدی مسیح صفت به یک نفس همه درد مرا دوا کردی

بعد از وصول آن سؤل پیوسته ازان جناب اقتباس انوار غیر و ملاح مدده به هیچ باب از رای صائب و فکر ثاقبش که فی الحقیقه مرشد طریعی فوز

و نجات است عدول نورزیدیم، باوجود آن که خاطر شریفش همواره از انتقال امور ملک و مال متعرض و متجنب بود به تکلیف و التهاس تمام زمام حل و عقد و قبض و بسط امور سلطنت را بدو گذاشت . مهر بزرگ که خیر و شر مهام ملک داری بدان مربوط است با مهر دیوان امارت بزرگ به قبضه اختیار او سپردیم و روز بروز علو منزلت و سمو مرتبت او به یمن خیر و احسان که لازم ذات انور است از دیاد پذیرفته از خطاب لازم الساعه ما برتبه انت منی بمنزلة هارون من موسی (حدیث پیغمبر صلی الله علیه وسلم خطاب به حضرت علی رضی الله عنه) غاطب گشت(۱) . با چنین الفاظ که سلطان مقتدر هرات وزیر خود را می ستاید ولی امیر علی شیر نیز تمام تکالیف وزارت را بنام دوستی و رفاقت سلطان بدوش گرفته بود در حالیکه خود درویش و فقیر مشرب بود و به همین مناسبت در سال گرفته بود در حالیکه خود درویش و فقیر مشرب بود و به همین مناسبت در سال می جوانی سپهری شد و زمان پیری رسید و از دولت آن حضرت هر آرزوئی که بر دل جوانی سپهری شد و زمان پیری رسید و از دولت آن حضرت هر آرزوئی که بر دل داشتم بدان کامگار آمدم به غیر دو آرزو چیزی دیگر دردل ندارم و امیدوارم داشتم بدان کامگار آمدم به غیر دو آرزو چیزی دیگر دردل ندارم و امیدوارم که آن دو آرزو نیز بروفق مرام حاصل آید !

یکی این که اجازه فرمایند که به زیارت خانه ٔ خدا مشرف شده و بقای دولت خداوندگار را از خداوند جهانیان مسئلت نمایم .

دوم آن که چون همواره مشمول عواطف خسروانه بوده و هستم می خواهم در مقابل این همه مراحم ملوکانه بقیه عمر خود را در مدح ذات هایون و صفات میمون سلطانی به آخر رسائم که نام نامی آن حضرت قرن های متادی در صفحه روزگار پایدار و برقرار بماند و با این همه ابتلاآت و کثرت مشغله که برای فقیر روی آورده چنانچه از دمیدن صبح تا غروب آفتاب بلکه

۱- انشای حضرت میر علی شیر برای وداعیه حج از منتخب شرفنامه خواجه شهاب الدین عبدالله مروارید - تصحیح و مقدمه مایل هروی کابل ۱۳۵۷ نسخه خطی .

شب ها نیز آنی فارغ نیستم و تمامیت اوقات صرف رسیدگی بامور عامه است که متاسفانه ازئیل بر آن مقصد عالی باز مانده ام مستدعی آن که این بنده را ازین پریشانی خاطر و گرفتاری رهائی بخشید ، تا به فراغ بال ازیی مقصد بروم .

به این رنگ احترام و محبت بین شاه و وزیر و بین وزیر و زیر دستان جاری بود که تاریخ و اسناد آن دوره نشان میدهد همه به همه محبت و احترام داشتند و همین محبت و احترام بود که در دل همه احترام و محبت ایجاد می کرد و فضای سلطنت تیموری را درخشانی و آرامش بخشیده بود و در تحت چنین محیط دوستی و اعتاد شکوفانی علم و مدنیت ، شعر و ادب ، تصوف و عرفان ، نقاشی و صنعت به عمل آمده و تمدن درخشان صد ساله را در خراسان زمین و کانون پر شور و قدر محمند آن هرات بوجود آورد که مطالعه این دوره رنسانس و شکوفانی بروح و روان طراوت و لذت جاودانگی می بخشد .



تصویر سلطان حسین میرزا بایقرا ، که از روی تصویر عمل استاد بهزاد کشیده شده است (از دیوان سلطان حسین بایقرا ، طبع استانبول ۱۹۳۹ م)

### فعبل دوم

## تیموری هاکی بودند ؟

دوره شاهان تیموری که با جهانکشائی خود امیر تیمور از سمرقند نضج گرفت، از اواخر قرن هشتم تاختم قرن نهم هجری طول می کشد که آخرین سلطان علم پرور این خاندان در هرات سلطان حسین بایقراء بود و بعد از مرگ اوازبکان ماورالنهر تحت قیادت شیبانی خان و بعداً سلاطین صفوی بعد از مغلوبت و مرک شیبانی خان جانشین سلاطین تیموری هرات کردیدند. ناگفته مماند که اگر در دورهٔ صفوی ها نیز پرورش علم و دانش هنرمندان و نقاشان شیوه حکمرانان زمان بود و در حقیقت دوام دوره علم دوستی شاهان تیموری هرات بود که به آن سلسله انتقال بافت . اگر مکتب تبریز و اصفهان در نقاشی و میناتوری شهرت یافت برای آن بود که استاد کمال الدین بهزاد استاد چیره دست هرات ، ممام کارگاه و شاگردان خود را به سکز قدرت صفوی ها از هرات به یزد انتقال داد و به تربیه شاگردان و ماهران فن پرداخت و با اختیارات کاملی که از شاهان صفوی کسب بمود ساحه پیشرفت نقاشی و میناتوری را توسعه تمام بخشود ، شاهان صفوی نیز بدوره شاهان تیموری و علم دوستی و معارف پروری آن ها به نظر حرمت و احترام می نگریستند در حالی که چون جانشین دوره تیموری بودند باید خرده گیر می بودند ، چنانکه شهزاده سام میرزا از بزرگ سلطان حسین میرزا همیشه توصیف می کرد و از مقام وزیر دانشمند او امير على شير ستايش مي نمود . از آن رو به قول استاد ذبيح الله صفا : «دوره قرن نهم یک دوره فرهنگ خاص است که از سال های اخیر قرن هشتم آغاز شد و با اواخر زندگی شاه اسمعیل اول پایان پذیرفت وطبعاً در ابتدائی خود

دنباله عهد پیشین را داشت و در پایان خود مقدمه ای برای وضع خاص فرهنگی در دوران بعد کردید و دوره ٔ صفوی با تحولات فرهنگی مشهور خود نتیجه قاطع و روشن است .(۱)»

البته در دوره شاه حسین صفوی اضمهلال آن شروع و با آمدن شاهان هوتکی از افغانستان این دوره خاتمه می یابد و دوره نادر افشار نیز دوره نظامی و فتوحات بود که روشنی کامل دوره صفوی ها را نتوانست دوباره زنده کند ولو که وحدت ایران از نگاه عسکری ایجاد شده بود و سرزمین های وسیع تحت اداره نادر افشار در آمد .

چون بحث ما درین رساله در مورد شاهان تیموری هرات است ، اینک نظر مختصری به خاندان تیموری ها که با امیر تیمور صاحبقرآن آغاز و با دوره سلطان حسین عظمت آن در خراسان خاتمه می یابد می اندازیم و از حیات اسیر تیمور آغاز می کنیم :

### امير تيمور:

امیر تیمور در کاش ماورالنهر در ۲۸ شعبان ۲۷۹ه مطابق ۱۱ الهریل ۱۳۳۹ تولد یافت و تیمور به ترکی معنی آهن را میدهد. بعضی از تاریخ نویسان تیمور را به فامیل چنگیز نسبت میدهند. ولی به قول عربشاه پدر او ، تراغای (Taraghay) و پدر کلان اوابغی (Abghay) نام داشتند که شغل هر دو چوپانی بود. حقیقت آن است که تیمور درسن ۲۰ سالگی در سال ۲۰۱۱ اران حریف شهرت یافت و لقب صاحب قرآن را حاصل کرد و ده سال بعد ازان حریف خود سلطان حسین را در سال ۲۰۷۱ م از بین برداشت و چون آرزوی همیشگی اوفتح خراسان بود و تصاحب آن سرزمین سر سبز و آباد راتمنامی کرد بعد از تیاری قشون به سن ۲۵ سالگی دربهار ۱۳۸۱ م ، بصوب خراسان توجه نمود ، چون عادت داشت به اهل حال و فقرا حرمت گمارد دراند خوی (شهریست نمود ، چون عادت داشت به اهل حال و فقرا حرمت گمارد دراند خوی (شهریست

١- تاريخ ادبيات ايران ، از استاد ذبيح الله صفا تهران ١٩٧٧ ص ٣ - ٥ .

درشال افغانستان) به نزد درویش وقت بابا سنگو برای کسب اجازه رفت(۱). اگرچه بابا سنگو اورا نپزیرفت و از فاصله دوربه غضب تکه گوشتی را به سرش حواله کرد ، ولی تیمورآن را تعبیر نیک نموده گفت: چون خراسان ملک غنی و ثرو تمند و سینه زمین است بابا سنگو این پارچه گوشت سینه رابه من بخشود که فاتح می شوم. ازآن جابه سرخس سوقیات نمود و آن را متعبرف شد و آن جا به دستبوسی عارف معروف بنام زین الدین ابوبکر مشرف شد بعداً فوشنج راتصرف و خراب کرد وبه قصد هرات عازم شد و بعد از تسلیم شدن غیاث الدین بیر علی فرمانروای کرت عنان عزیمت به طوس ، اسفراین و قلات ، نهاد و آن را تسخیر کرد و برای گذشتاندن سر مابا اولجه و غنایم به سمر قند مزاحمت نمود.

در بهار سال ۱۳۸۲ م باز متوجه خراسان شد و در قلات باپسر خود میران شاه که از سرخس آمده بود باغیاث الدین کرت یکجا شد و بعد از اطاعت حکمدار فارس (۲) ، وما زندران باز به سمرقند برای گذشتاندن سرما مراجعت نمود .

درخزان سال ۱۳۸۳ بعد از سر کویی مغول ها بجانب مازندران و سیستان لشکرکشی نموده و در خزان سبزوار را تصرف و از اجساد دو هزار اسیر مناره ای برپا نمود. فراه و زره با تیمور باپنج هزار مبارز سخت داخل مبارزه پیکار شدندولی بالاآخره مغلوب شدند تیمور از کله های این مبارزین دلیر کله مناری برپا کرد. تیمور در زمستان سیستان رامتصرف شد و ثروت آن را به یغما برد (۳) باوجود مبارزه مردانه مردم قندهار باز هم آن شهررا درحیطه تصرف درآورد و برای گذشتاندن سرما باز عازم سمرقند شد.

<sup>. .</sup> ظفرناسه شرف الدين يزدى .

۷- مکمدار قارس شاه شجاع از خاندان مظفری و امیرولی حکمدار مازندران بودند که هردو اطاعت کردند.

س ـ ظفرنامه ص ۲۸۸ ـ ۲۹۹ .

در (۱۳۸۶ ۱۳۸۶ م) مازندران و آذربایجان راتسخیر وابن بار زمستان را بهمانجا گذشتاند و دربهار ۱۳۸۵ م نواحی کسپین و شمال ایران را تا حدود سلطانیه متصرف و زمستان رابه سمر قند سپری کرد.

در(۱۳۸۹ / ۱۳۸۹م) شروع به سوقیات سه ساله نمود ، نخست ملک عزالدین حکمدارلرراشکست داده بعداً خرم آباد و تبریزراتصرف و اردوی سلطان احمد جلایر را مغلوب ساخت و بعداز سپری نمودن تموز (تابستان) درتبریز درخزان آن سال جانب نخجوان وگرجستان توجه نموده و بعد از تصرف تفلش زمستان رابه قره باغ سپری نمود .

دربهار (۱۳۸۷م - ۱۸۷۹ه) شهرهای آسیای صغیر (بایزید - ارض روم ارزنجان - مش - اخلاط - وان) رامتصرف و به نسبت بناوت شهراده مظفری
زین عابدین عازم فارس شده در ضمن اصفهان راتصرف وسا کنین آن را ازتیخ
کشید (دوشنبه ۱۸ نوامبر ۱۳۸۷م) سپس متوجه شیراز (دسمبر ۱۳۸۷) گردید
و در همین فرصت است که داستان ملاقات تیمور و حافظ را روایت می کنند که
تیمور از خواجه شیرین کللام شیراز در مورداین شعرش:

اگر آن ترک شیرازی بدست آرد دل ماروان میرازی به خال هندویش بخشم سمر قند و بخارا را میرود.

پرسش کرد که چرا قیمت پای تخت اوراکه سمرقند است پرابر یه یک خال محبوبش می داند، گویند حافظ شیرازی بجواب گفت: « همین لک بخشی های من بود که مرا فقیر و درویش ساخته است .» در اسناد گویند که تیمور از این جواب خرسند شد (۱).

۱- اگرچه دربعضی تذکره ها این داستان هم ذکرشده است که حافظ به جواب تیمور گفت: شعروی را غلط خوانده اند زیرا اصل شعر چنین است:

اگر آن ترک شیرازی بدست آرد دل ما را بخال هندویشن بخشم دو من قند وسه خرما را

در حالیکه سید شریف جرجانی عالم معروف درزمره غنایم تیمور بود ، تيمور دربهار ١٣٨٨ متوجه ماوراء النهر شد . بعد ازاين مراجعت تيمور چهار سال متوجه خوارزم شده حملات جانب خراسان زمین رامتوقف ساخت و درتابستان ۱۳۹۷م با و جود مریضی طوری که ظفر نامه آن رابنام سوقیات هنج ساله می نامد جانب ارمینا ، جارجیا ، عراق و جنوب ملک روس پرداخت و در زمستان (دسمبر) ۱۳۹۲ بعد از رسیدن عایله اش از راه دا مغان ، سمنان ، ری ، قزوین ، بلکانیه وکردستان به صوب جنوب براه افتاد و در راه لرهای زیاد را به قتل رساند و به شیراز قلعه سفیدرا تسخیر و شهزاده نابینای مظفری زین العابدین را رها نمود و انتقام اورا از پسرعم او دربهار ۱۳۹۳ کشید وشاهزادگان ایل مظفر را مقتول و تمام صنعتکاران و اهل حرفه عراق و فارس را به سوی سمرة: د فرستاد و دربغداد شیخ نورالدین اسفر اینی سفیر سلطان احد جلايررا بعضور خود پذيرفت و بقول « ظفرنامه » اورا احترام زیاد کردولی باوجود آن پای تخت سلطان احمد راکه بغداد بود متصرف شد سفیری را تیمور به نزد ملک ظاهر حکمدار مصر برای عقد معاهده تجارتی و کسب اطلاعات فرستاد و خودش به امتدادکر کوک ، ارد بیل ، موصل ، واراوا در حرکت افتاد و در حمل ۱۳۹۰ به عراق بازگشت . در همین وقت (۲۲ مارچ ۱۳۹۳) به وی خبر رسید که در سلطانیه نواسه جدیدی را صاحب شده که اورا الغ بیک نام گذاشتند.

تیمور بعد از فتوحات و مبارزه با قره یوسف ترکمن دشمن سر سخت

<sup>→</sup> ولی واضح است که مصرع دوم قوت کالام حافظ راندارد. قابل تذکر است که واقعه نگاران دوره تیموری چون شرف الدین یزدی این واقعه را ذکر نکرده اندولی واضح است که تیمور و خافظ هم عصر بوده و تیمور از فیض صحبت خواجه و فضای رکن آباد و گلگشت مصلا مستفید شده است مولف

خود وا سیر گرفتین پسراو بار دیگر متوجه جارجیا و جنوب روسیه شدو تا ماسکو پیشقدمی نمود که تمام این مبارزات یکسال طول کشید و در خلال همین اوقات بوو که تحریکات دشمنان و مخالفین او در هر گوشه آغاز یافت ولی تیمور به قوت و نفوذی که داشت همه را خاموش ساخت و به قول مولف ظفر نامه بهلول نهاوندی رازنده به آتش انداخت و بعد از تسخیر خوزستان تاهره ز پیشرفت و در تابستان ۱۳۹۹م به سوی سمرقند راهسپار شد برسیدن سمر قند این بار چون هم ثروت سرشار بدست اوبرد وهم معماران و اهل حرفه و کار کشور های مفتوحه ، تصمیم گرفت تابه زیبائی هاو جلال پای تخت خویش به قیمت آوارگی قلمرو های مفتوحه ،بیردازد . در همین وقت جشن باشکوهی را به نسبت تقرر فرزند خود شاهرخ درمی ۱۳۹۸ م به حکومت وسیع خراسان ، نسبت تقرر فرزند خود شاهرخ درمی برپا نمود .

یکسال بعد از همین تاریخ است که تیمور به نام ترویج اسلام به پیروی سلطان محمود غزنوی رهسپار هند شد . اگرچه دروادی های کوه های سلیمان و نور سستان تیمور همان تلفات و مشکلاتی راکه اسکندر و چنگیز از دست افغان ها دیده بودند متحمل شد، ولی بالاخره در ۱۲ محرم سنه ۱۰۸ (۲۳ سپتامبر ۱۳۹۸) تیمور از اندس گذشت و بعد از قتل عام دهلی که صرف سادات آن جا نجات یافتند و بعد از پنج و نیم ماه توقف عازم سمرقندگردید و برسیدن آنجابنای مسجد بزرگی را نهاد که شاید از دیدن مسجد قوة الاسلام دهلی که توسط سلاطین غوری افغانستان آنجا بنا یافته بودالهام گرفته باشد . درخزان ۱۳۹۹ عازم آزر بایجان شد و صلاحیت را از پسرش میرانشاه گرفته به نواسه خود ابوبکر انتقال داد و مصاحبین عالم و فاضل میرانشاه را که خود او باده خوارو ابوبکر انتقال داد و مصاحبین عالم و فاضل میرانشاه را که خود او باده خوارو عیاش بود ، ناحق به قتل رساند که در زمره مقتولین مورخ معروف رشید الدین فضل الله و مولانا عد کوهستان بود (۱) .

<sup>(</sup>۱) مولانا قبل از مرگ این شعر رابر زبان راند :

تمام این مبارزات که شرف الدین بزدی آن را مبارزات پنج ساله مینامد، از محرم ۸۰۷ (سپتامبر ۱۳۹۹) آغاز و تا محرم ۸۰۷ (جولائی س.س۱) دوام کرد که درختم آن تیمور به سمر قند بازگشت. تیمور در بهار .... میلادی جارجیا، آسیای صغیر - اونیک ، ارض روم ، ارزنجان رافتح و با سلطان یزید عثمانی در مورد سلطان احمد بغداد و قره یوسف ترکمان بنای پرخاش گذاشت که نامه های تاریخی تیمور به سلطان عثمانی نه تهنا نماینده غرور این سپاهی خون آشام است ، بلکه بهانه گیری سیاسی است که بالاخره در اثر آن با سلطان یلدرم داخل بیکار گردید واورا شکست دادواسیر گرفت.

تیمور بر سلطان مصر نیز خشم گرفت زیراباین خشم گیری از یک طرف سلطان احمد و قره یوسف وا ازوی مطالبه می کرد و از جانب دیگر قوت و جهانبانی خودرامی خواست به دو قدرت هم عصر و فاتح زمان خود نشان دهد. تیمور بعداز فتح الپور، بعلبک وشامات متوجه بغداد شد و آن را آتش زد و در فروری ۲۰۰۹ متوجه سلطان مقتدر عثمانی با یزید الدرم شدو نامه آخرین بایزید که اور امشتعل ساخته بود باعث جنگ معروف انقره گردید که در جنگ فاتح شد و با یزید را اسیر گرفت. اگرچه بعضی مورخین مانند عربشاه از حبس با یزید در قفس آهنین ذکر کرده اندولی حقیقت آن است که وقتی با یزید را دست بسته نزدش آور دنداز اینکه با او مجبور به جنگ شده بود اظهار تاسف کرد. با شکست بایزید سلطان مصر به ترس افتیده سفیر خود را نزد تیمور برای عذر خواهی فرستاد و تیمور بعد از فتح بروسه و سمرنا و جارجیا درتابستان م.م، به به سمر قند به حیث بزرگترین قهرمان فاتح بازگشت و یکماه بعد از رسیدن به سمر قند بود که سفیر هسپانیه (روی کنز ولاس ، کالویجو) بعد از رسیدن به سمر قند بود که سفیر هسپانیه (روی کنز ولاس ، کالویجو) بعد از رسیدن به سمر قند بود که سفیر هسپانیه (روی کنز ولاس ، کالویجو)

پایان کاروآخر دورست ملحدامنصور وارگر ببر ندت بپای دار

گر میروی واگر نه بدست اختیار نیست سردانه پای دار جهان پایدار نیست



قاضی راحیث سفیر خود به نزد پادشاه هسپانیه فرستاد(۱).

سفیر هسپانیه در و ب نوامبر جانب کشور خویش باز گشت زیرا تیمور به نسبت مریضی او را بار دیگر دیده نتوانست ولی به مجردیکه صحت یاب شد آمادگی و تیازی برای حمله چین گرفت و اظهار داشت که تا حال جنگ وی با مسلمانان بود حالا وقت آن است که وی در راه اسلام باید خدمات خود را انجام دهد و به این هدف در نوامبر به ۱۳۰۰م از سیحون گذشت ، در ۱۳ جنوری انجام دهد و به این هدف در نوامبر به ۱۳۰۰م از سیحون گذشت ، در ۱۳ جنوری مریض شد وازاین مریضی سر بالانکرد و باوجود کوشش زیاد مولانا فضل الله طبیب تبریزی بالاخره این امیر رز منده وخون آشام وفاتح همه میدان هاو جنگ هادر ۱۸ فبروری ۱۸۰۵ به ۱۷ سالگی بعد از ۲۳ سال سلطنت که همه آن در مبارزه ، فتوحات و لشکر کشی و سفرهای دور و دراز گذشت ، چشم از جهان بست و در گور امیر که خود در سعر قند بنا کرده بود دفن گردید اگرچه داستان زندگانی و فتوحات تیمور به این اثری که بخوانندگان گرامی تقدیم می شود تاثیر مستقیم ندارد . تیمور به این اثری که بخوانندگان گرامی تقدیم می شود تاثیر مستقیم ندارد . زیرا مادربن جا از شگوفانی و رنسانس هرات در زمان تیموری های که در خراسان و خاصتاً در هرات زمام اداره را بدست داشتند صبحت می کنیم ولی

۱ - داستان سفیر مزکور از جانب سر کلمنت مارخم R Markham به انگلیسی ترجمه و در ۱۸۵۹ به چاپ رسیده . این سفیر بروز دوشهبه ۸ سپتامبر ۱۵۰۸ در حالیکه تیمور برتخت خویش چهار زانو نشسته و فواره بلندی دران حوض آب فرومی ریخت و درآب حوض چندانه سیب سرخ دیده می شد پزیر فته می شد. تیمور بر فرش قالین بالای توشک در حالیکه لباس ابریشمین در بر وکلاه سفید جواهر نشان برسر داشت سفیر رابا لطف بحضور پذیرفت و از وی پرسید : صحت فرزندم پادشاه هسپانیه خوب است ؟

بعد به ابل دربار از شاه فرانک یعنی سلطان هسپانیه تمجیدو تعریف کرد.

چون فتوحات تیمور باعث جمع آوری ثروت هنگفتی ، با قلمرو وسیع به باز ماندگان اوگردید که بر روی خرابه های پدر و سرمایه ونام بزرگ او واتکای کاتور ومدنیت خراسانی به ترمیم یک جهان نوین و عصر درخشانی پرداختند صحبت از جنگ های تیمورو فتوحات ادبی موردنمی باشد . خاصتاً تیمور بود که فرزند بیدار خویش شاهرخ را طوری که گفتیم بحیث حکمران خراسان زمین تعین نمود که گویا با این اقدام خود آغاز دوره تیموری های هرات را اساس گذاشت . بر علاوه چون تیمور مانند چنگیز از سپاهیان بزرگ تاریخ است ، شرح زندگانی اوبر اساس اسناد مورخین هم عصر اولازم دیده شد . با ابن که امیر تیمور را باوجود خون آشامی ، تباهی ها وکله منارهای که کرد ، مردم هم عصر جز تعریف چیز دیگری نکرده اند با اینهم یکی از مورخین معاصر درمورد اوچنین می نگارد ، زیرا ترس عقوبت تیمور برای او وجود ندارد و حقایق رامی تسوان به آسانی اظهار داشت. مورخ چنین گوید: وی (امير تيمور) مردى بود بلند همت و دلير و قوى پنجه و لشكر كش و لشكر شكن ، اما درسخت گيرى وسخت كشى بالا دست نداشت قتل عام های او در بلاد خراسان و عراق، عجم و شام و روم و هندو مصر معرونست و عجیب است که با این همه خون آشامی نسبت به زهاد و مشایخ صوفیه و سادات ارادت می ورزید و بهر حال معجونی بود شگفت انگیز از متناقضات ، هم دعوی عدالت داشت و هم تظاهر به دین داری می کرد و هم مردم بی گناه رابه بهانه این که امیری سرکش و یاعصیانگری پر خاش جوی ازمیانه آنان برخواسته بود ، هفتاد هزارو صد هزار از دم تیغ می کشید و هم هر شهری را که پر ثروت می یافت به بهانه های که می جست بباد غارت میداد. جهانگیری بود چالاک و سفاکی بود بی باک که نه سرداران و مردان مدہری در کرد خود داشت و نم فرزندان لایقی از عقب\* فتو حاتش را اگر بدقت

<sup>\*</sup> باين عقيده نويسنده ، مولف موافقت ندارد زيرا شاهرخ فرزند لايقى بودكه→

بنگریم ، خالی از نظم کامل و نقشه مرتب می یا بیم ، با آن که فرصت کافی برای تشبیت اوضاع ممالک مفتوحه داشت ، چنین کاری راجز با رعب تیغ و همینه کشتاریی دریغ انجام نداد ، و بهمین جهات دولت مقدر ، و مملکت بهناورش بعد از مرگ اودرهم ریخت و چنان بی نظمی دران حاصل شدکه حتی تدییرها و جنگاوری های شاهر خ هم نتوانست نظام از دست رفته آن راچنانکه باید باز گرداند واز تجزیه حتمی آن ، جز درهمان روز گار شاهرخ پیش گیری نماید : (۱)

با این که این گفتار درباره خود تیمور درست است ولی باز هم اولاده تیمور تا یک قرن سلطنت باشکوهی داشتند که آن را درسطور آینده به تقصیل مطالعه می کنید و دوره ایست با دبدبه و شگونانی .

### نظری به اولاده تیمور:

پسران تیمور عبارت بودند از غیاث الدین جهانگیر که قبل از مرگ پدر پدرود حیات گفت ویی حد در نزد پدر عزیز بود ، از همین باعث تیمور قبل از آن که چشم از زندگانی یبوشاند وصیت کرد پسر جهانگیر ، پیر بهد عوض او به پادشاهی سمر قند نشانیده شود و همین وصیت تیمور باعث زد و خوردو نا آرامی های در بین اولاده او شد .

عمر شیخ ، که پسردومی و حکمران فارس بود در سال ۴۹۷ه در گذشت و مانند او جلال الدین میران شاه که در عند پدر حکمران آذربایجان بود به صدمه فی که از اثر افتیدن اسپ دیده بود ، اختلال دماغی پیدا کرد و درسال ۱۸۱۸ توسط دشمن نامی تیمور ، قره یوسف ترکمان کشته شد .

 <sup>→</sup> از وی باقی ماند و قلمرو شکست وریخت و درد دیده اورا سر از نو ترمیم
 کرد و آبادان ساخت .

۱ - ذبیع الله صفا استاد دانشگاه تهران تاریخ ادبیات ایران جلد می سرده

ولی معروف ترین اولاد تیمور که اورا پدرش حکمران خراسان ساخته بود وزود در مد نیت و کاتور خراسان و افغانی جنب گردیده ، خاصیت وسجیه سنگدلی و جنگ جوئی پدری رابه ترجم و انصاف و عام دوستی و دانش پروری تبدیل کرد و دربار هرات را دربار فضل و دانش ساخت ، شاهرخ بود که با چنین کلتور خراسانی ، توانست جدال برادران و برادر زاده ها را حل کند و قلمرو آشفته تیمور راکه بعد از مرگ او نزدیک به هم پاشیدن بود محکم داشته وآن رابه یک محیط آرام ، مدنی ، علمی و فرهنگی تبدیل نماید ، وی علاوه براینکه کسانیرا که با او مخالفت پرداختند مغلوب ساخت ، در فاصله این جنگ هابه تقویه فرهنگ و دانش نیز بدداخت و پسران شاهرخ یعنی شهزاده بایسنقر و شهزاده الغ بیک ، نیز هر دو علم پرورو معرفت گستر ، ادیب ، شاعر ، مورخ و منجم و ریاضی دان بودند ولی متاسفانه شهزاده با یسنقر با تمام خوبی های که داشت در زمان زندگانی پدر از افراط درباده نوشی فوت نمود والغ بیک در اثر جاه طابی پسر حق ناشناس خود عبدالطیف به صورت ظالمانه و بیرحمانه به قتل رسید ، باید فهمیده شود که قلمرو تیمور دو قسمت بود ، یکی قسمت خرآسان و ماوراء النهر كه در اختيار شاهرخ باتى ماندو به اوج ترقى رسيد. قسمت غربي مشکل از غرب ابران امروزی ـ عراق ـ گرجستان وار منستان که تعت حکومت جلال الدین میران شاه برادر بزرگتر شاهرخ و پسران او ابوپکر و عمر قرار داشت 🖍 به بطور دائمی و همیشه زیر فشار حکمرانان و دولت های آل جلایر و تر کمانان قرا قویوالو ، قرار داشت وزود از دست تیموریان بیرون رفت و شاهرخ بود که نه تمهنا ایالات متعاقه خود را حفظ و تقویه کرد ، بلکه در اثر لشکر کشی های خود گرگان سبستان ، کرمان ، فارس ، عراق عجم را نیز تصرف نمود و حتى انتقام برادر بزرگ خود جلال الدین میرانشاه راکه بدست ترکمانان قراقویونلو به قتل رسیده بود در سال ۸۲۳ه می خواست بگیرد ولی قرا یوسف که حریف تیمور و خاندان اوبود قبل از مصاف دادن با شاهرخ ، پدرود حیات گفت و شاهرخ پسران اوراکه اسکندر و جهانشاه بودند شکست دادو جهانشاه با قبول

اطاعت شاهرخ بحکومت آذربایجان باقی ماند ، به ابن قسم شاهرخ آذربایجان رانیز جزء قلمرو وسیع خویش ساخت و سلطان مصر نیز باوی از راه تسلیم معامله می کرد .

در عهد شاهرخ هرات مرکز بزرگ علمی و سیاسی این شاهنشاه بیدار قرار داشت که این مرکزیت درخشان درست یک قرن را در برگرفت ، این عهد درخشان رامی توان بدو قسمت تقسیم نمود ، نصف آن متعلق به دوره شاهرخ است و نصف دیگر آن به دوره علمی و ادبی سلطنت سلطان حسین بایقرا اولادهٔ عمر شیخ ، پسر سومی تیمور که بر روی بنای ادب و فرهنگ شاهرخی شگوقانی هرات را به اوج خود رسانید و ستاره های درخشان عصر او امیر علی شیر نوائی وزیر و صدر اعظم سلطان حسین - مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی و استاد

### شاهرخ و فرزندان او الغ بيك وبا يستقر:

بعد از مرگ تیمور در سال ۱۸۵۷ و جلّوس شاهرخ در ماه رمضان آن سال و تصاحب خلیل سلطان پسر میرانشاه بر سمر قند و خزابن تیمور شاهرخ رابرآن داشت تا جانب سمر قند حرکت کند(۱) .

شاهرخ در اثر مفاهمه باخلیل سلطان توسط امیر شیخ نورالدین بعضی از خزاین صاحب قران را به پیر مجد جمانگیر که وی قرار توصیه جدش باید به تخت سمر قند می نشست فرستاد ولی بعداً شاهرخ سیستان را تصرف نمود و خلیل سلطان را مغلوب واسیر ساخت و سمر قندرا نیز تصرف نمود ویه فرزند خود الغ بیک ، سپرد وبه تعقیب آن طوری که گفته شد به ترمیم خرابی های

ر سلیمان فرخنده فر شاهرخ چوآمد بدولت برون از هرات به آهنگ توران زجاشد روان

جمش سوده برخاک درگا، رخ سلیمان اساس و سکندر صفات به اندیشه پیر و بدولت جوان پدر اقدام نمود ، قلعه اختیار الدین را مجدداً تعمیر کرد وبا یسنقر را موظف ساخت تا در باغ زاغان و باغ سفید از شعرا و ادبا برای سره کردن اشعار و دیوان شعرای فارسی به شمول شاهنامه فردوسی مشغول کار شود.

در کابل (سیور غتمش) پسر شاهرخ که حکمران بود در گذشت و پسر دیگر شاهرخ سلطان مسعود بجای برادر برتخت نشست. شاهرخ سفرای خودرا به چین و مصر فر ستاد وبا چین روابط تجارتی قایم نمود و بندر ، هر مز فعال ترین بندر گاه شرق و خراسان آنوقت بود.

شاهرخ در دوران سلطنت خود ، شش جنگ مهم کرده(۱) و درهمه فاتع برآمده و در دوران ۲۳ سال سلطنت خود عراق ، فارس ، خوزستان ، کرمان ، خراسان ، خوارزم ، غزنین و کابل ، طبرستان ماوراء النهر ، ترکستان ، کاشغر ، فرغانه را در قلمرو خود شامل کرد و خضر خان پادشاه هندوستان خطبه، پنام او خواند و سکه بنامش جاری می کرد(۲) شاهرخ به سن ۸۲ سالگی پدرود حیات گفت و تاریخ وفات او درین شعر ذکر است .

بادشاه زمانه طاب ثراه وارث کیقباد و کیخسرو و تحویل رفت زین عالم صبح نوروز بود و مطلع نو

از زمره هفت پسر شاهرخ (۳) جان اوغلی و با ردی در صباوت وفات مافتند و میرزا سیور غتمش و سلطان مسعود در کابل یکی بعد از دیگری حکمران

و - جنگ اول با ببرک شاه - جنگ دوم با میرزا عمر - جنگ سوم با شیخ نورالدین - جنگ چهارم با میرزا اسکندر بن عمر شیخ - جنگ پنجم با اولاده قره یوسف مرزا اسکندر و قره یوسف مرزا اسکندر و میرزا جهان شاه .

٧ ـ احسن التواريخ ـ حسن روملوص ٢٦٢ .

سے الغ ہیک ۔ میرزا اپراہیم سلطان ۔ میرزا بایسنقر ۔ میرزا سیور غتمش .
 میرزا مجد جوگی با ردی و جان او غلوق .

بودند. وتتی شاهرخ درگذشت از پسران صلبی او جز الغ بیک کسی در تید حیات نبود ، شاهرخ دو دختر هم داشت که یکی بعد از دیگری به عقد به سلطان درآمدند و دوزن داشت یکی گوهر شاد آغا و دیگری سلطان آغا . ولی در زمره شمه دود مان تیمور ، میرزا غیاث الدبن پایسنقر از منور ترین به به از پسران شاهرخ بود طوری که خود شاهرخ از منور ترین اولاد تیمور بود . بعد از پایسنقر برادرش الغ بیک که در ما ورا النهر حکومت داشت و سمرقند پای تخت بایسنقر برادرش الغ بیک که در ما ورا النهر حکومت داشت و سمرقند پای تخت اوبود . حامی علم و دانش بود ولی متاسفانه الغ بیک بلسیسه فرزنه خود عبدالطیف کشته شدو بایسنقر در اثر شراب نوشی پدرود حیات گفت که هر دو برادر چون از عمر کافی برخوردار نگردیدند نتوانست دخدمات شایانی به علم و فرهنگ کنند .

در مورد این دو شهزاده یعنی بایسنقر و الغ بیک خوند میس در جبب السیر چنین می گوید: « با وجود و فور جاه و جلال و کثرت حشمت و اقبال به مجالست ارباب علم و کمال بغایت راغب و مایل می بود. و دو تعظیم و تجلیل اصحاب فضل و هنر در هیچ وتتی از اوقات اهمال و اغفال نمی نمود . و خردمندان کامل از اطراف واکناف ایران و توران به هرات آمده در آستان مکرمت آشیانش مجتمع می بودند و بلغا وافر فراست و فصحا ماحب کیاست از اقطار و امصار عراقی و فارس و آذر بایجان بدرگاه عالم پناهش شتافته . صبح و شام ملازمت می نمودند و آن شهزاده عالیشان (بایسنقر) در تربیت و رعایت تمامی آن طلیفه گرامی کو شیده همه را به وفور انعام و احسان مسرور و رعایت تمامی آن طلیفه گرامی کو شیده همه را به وفور انعام و احسان مسرور و شادمان می ساخت و هرکس از خوش نویسان و مصوران و نقاشان و مجلدان و شادمان می ساخت و هرکس از خوش نویسان و مصوران و نقاشان و مجلدان بیک نیز گوید: . . . دروسط بلده فاخره سمر قند مدرسه ای رفیع و خانقاهی منیع بیک نیز گوید: . . . دروسط بلده فاخره سمر قند مدرسه ای رفیع و خانقاهی منیع بینا نموده و با تمام رسائید و بسیاری از مزارع و قرا و و مستغلات فواید انتها

و - حبیب السیر تهران ج ۳ ص ۹۲۲

بران بقاع وقف گردانید و همچنین فرمان داد تا استادان کاردان درآن بلده فردوس نشان رصد خانه بنیاد نهادند و بطلیموس ثانی مولانا غیاث الدین جمشید کشانی و جامع کمالات مولانا معین الدین کشانی در ترتیب آن بنا داد سعی و اهتمام دادند و از نتائج آن رصد زیچی مرتب گشت که آن رازیچ جدید کورگانی گویندو اکنون اکثر تقاویم را ازان زیچ استخراج نمایند. گویا بایسنقر و الغ بیک در راه پیشرفت علم و ادب ، دانش و هنر نسبت به سائر فرزندان شاهرخ سهم موثر تری گرفتند و خاصتاً رول بایسنقر در زنده ساختین ادب فارسی قلبل قدر و ستایش است.

باغ سفید که کاخ بایسنقر میرزا بود شکوه و دبدبه خاصی داشت ، این کاخ بیرون از شهر و درسمت شمالی آن بنا یافته بود . دیوار های کاخ با شکال و تزئینات بسیار جالی آرایش شده بود و باسنگ های یشمی که از چین وارد شده بود تزئین یافته بود . در همین کاخ کتابخانه معروف بایسنقر میرزا واقع بود در کتابخانه هرات بایسنقر بر گزیده تزین خوشنویسان ، مذهبین ، مصورین ، مجلدین و نقاشان به فعالیت مشغول بودند و نسخ عالی شعری بزرگان ادب را نقد و سره می کردند ویا برآن مقدمه می نوشتند جعفر تبریزی مدیر کتابخانه و سر پرست کلیه امور آن بود. آثار هنری همین کتابخانه و هنر مندان آمروز زیب و زینت الماری ها و طاقچه های موزیم ها و کتابخانه های جهان است . (۱)

و جعفر تبریزی مرتب راپور کار کتابخانه و کارکنان آن را به با یسنقر عرضه می کرد ، چنانچه دریکی از عرضداشت های که به ضمیه این رساله به خط رئیس کتابخانه جعفر تبریزی به شهزاده نوشته شده و سند مهمی از دوره بایسنقر است که این سندبه توجه پروفیسر زکی وایدی طوقان درسال ۱۹۳۸ در انفره به چهارمین کانگرس تاریخ بنام هرات شناسی معرفی شد راپور کار کتابخانه بایسنقر را به تفصیل شرح میدهد این سند که در مورد آن دا کتر احمد پارسای قدسی در مجله هنر و مردم شماره ۱۷۵ ص-ه

ولی متاسفانه طوری که قبار متذکر شدیم بایسنقر از عمر طولانی برخوردار نشد. ولی الغ بیک که مرد بیدار و دارای حافظهٔ قوی ۲۸ - ۵۰ به تفصیل توضعیات داده سند قیمتداری برای معرفی آن دوره شاندار می باشد. و از سند یکه بخط رئیس کتابخانه استاد فرید الدین جعفر تبریزی که شاگرد میر علی تبریزی بود نوشته شرح میدهد که کتب ذیل بخط خود او نوشته شده: مخزن الاسرار نظامی گنجوی در ۸۲۸ دربوان حسن دهلوی در هرات ، جنگ در ۸۲۸ شاهنامه فردوسی در هرات ، حبوان حسن دهلوی در هرات ، جنگ در ۸۲۸ شاهنامه فردوسی در ۸۲۸ در مرات کلیله و دمنه ابوالمعالی نصرالله در ۸۲۸ در هرات ، حبهار نوع فعالیت هنری کتابخانه راتو ضیح مید هد:

ب ـ تزئين و تذهيب ـ

ج ـ امورسا ختمانی

د ـ احداث وسا ختمان چادر های بزرگ سلطنتی

در بخش هنر کتاب سازی ، بنام سه استادو ۷۵ نفر دستیار اشاره شده است ، اما تعداد هنر مندانی که به کار معماری و چادر سازی مصروفیت داشتند شرح نشده .

علاوتاً در عرضداشت نام استادانی که در کتابخانه با یسنقری سرگرم فعالیت بودند قرار ذیل است:

جعفر خوشنویس و مدیر کتابخانه به نوشتن شاهنامه و نزهت الا رواح شروع کرده بود .

جاجی مذهب روی کشتی کار می کرد<sub>ی</sub>.

 بود از دست پسر جاه طلب خود عبدالطیف به توسط عباس خان به شهادت رسید.

خطای مذهب روی کشتی کارمی کرد .

خواجه دولت و امیر شمس الدین تزئنات صدفکاری رابدوش داشتند. میر دولت یار مذهب و مولانا سعدالدین خاتم کاری می کردند. مولانا شمس خوشنویس دیوان خوا جو را استنساخ می کرد. مولانا شهاب مذهب روی گلستان کار می کرد.

و عبدالصمد مذهب روی کشتی کارمی کرد و خواجه عبدالرحیم طراح به طراحی های مجلدان ، مذهبان ، خیمه دوزان و کاشی تراشان

مشغول بود .

خواجه عطا گلستان را تمام کرده روی لوحه های تاریخ صدر الدین کار می کرد .

خواجه عطائی جدول کش کار جدول تاریخ صدر الدین و دیوان خواجو را تمام کرده با شاهنامه مشغول بود .

مولانا علی مذهب مصور در شاهنامه کار می کردو خواجه غیاث الدین مصور با تصویر های رسایل و گلستان کار می نمود .

مولانا قوام الدين مجلد با جلد شاهنامه مشغول بود .

مولانا قطب خوشنویس تاریخ طبری را استنساخ می کرد.

محمود مصور مذهب بالوحه های دیوان خواجو مشغول بود .

حاجی محمود مجلد جلد رسایل را حاضر می کرد .

خواجه محمود مجلد روی جلد دیوان خواجو کار می کرد .

مولانا مجد خوشنویس شاهنامه را استنساخ می کرد .

بقیه ۷۵ نفردستیار نقاش روی خرکاه کار می کردند وازین است که این ۷۵ نفر شاگرد و دستیار در دوره های بعد مثلاً: در زمان سلطان حسین پایقرا ٔ خوداستادان ماهر شده و شاگردان زیادی رازیر ترییه گرفتند که-

شعری که درین مورد درآن وقت سروده شده بود چینین است:

پدر کش پادشاهی رانشاید وگر شاید بجز شش مه نهاید

عبدالطیف بعد از قتل پدر صرف شش ماه سلطنت کرد و خودش به دست

بابا حسین به قتل رسید.

ماده تاریخ مرگ الغ پیک جمله «عباس کشت» می شود که ۱۸۵۳ است . الغ بیک آن شاه جم اقتدار که دین نبی را از و بود پشت زعباس شهد شهادت چشید شدش سال تاریخ (عباس کشت) اگرچه عبدالطیف به نسبت جاه طلبی پدرو برادر خود ، عبدالعزیز را کشت

<sup>→</sup> همین ها از اکادمی بایسنقر به اکادمی های آینده زمان سلطان حسین تعت سر پرستی میرک نقاش و کمال الدین بهزاد هروی انتقال یافتندو شاگردان شان ترویج نقاشی ، میناتوری ، جلد سازی را از هرات به سائر اطراف واکناف خراسان وحتی هند در زمان ظهیر الدین بابرد و اولاده و بردند: ناگفته نماند آثاری که در عرضداشت تذکریافته به ترتیب قدامت تاریخی عبارتند از:

ر ـ كاستان به قلم خطاط معروف جعفر (چسترييتن)

پ ـ رسائل شمس بایسنقری (برنسون)

س ـ شاهنامه به قلم جعفر (كتابخانه سلطنتي تهران)

زواثر اول در وات تحریر عرضه داشت رمضان ۸۳۰ ه درحال تکمیل واز سند سوم از شعبت هزار بیت صرف ۲۵ هزار بیت آن اتمام یافته بود و جعفر بایسنقری رئیس کتابخانه آثار نظامی ، سعدی ، حافظ و فردوسی ویگ جنگ رابخط خود نوشته واین کار او وهمکارانش درحقیقت باعث زنده نگهداشتین شعر و ادب پارسی می باشد.

مراجعه شود به تحقیق و نوشته داکتر قلسی مجله هنر و مردم شماره ۱۷۵

ولی به قول منجم باشی مؤرخ تک مرد لایق عالم وبا استعدادی بود که مرگ وی را فرصت خدمت نداد و مانند پدر و برادر وکا کای خود بایسنقر زد داز صحنه و زندگی رخت بربست .

در سال ۱۵۸ که سال قتل عبدالطیف بود ، سلطان ابو سعید ، سمر قند را تصرف نمود . برج و باروی آن را محکم کرد چون میرزا بابر با او مقابل شد شکست یافت ولی بابر محاصره سمر قند را دوام داد و باآلاخره باهم صلح کردند، میرزا بابر بهرات برگشت و در ۸۹۰ مریض شد و در مشهد در ۸۹۱ جان بحق تسلیم نمود و پسرش میرزا شاه محمود بجایش نشست.

ابو سعید بعد از تسخیر سمر قند و صگ میرزا بابر به آرزوی دیرینه خود نایل شد و خراسان رابه چنگ آورد. از اشعار مولانا جامی برمی آید که ابو سعید مردی بود علم پرور و حامی دانشمندان ، قضلا و شعرا ، در دوره او در تمام خراسان ، ترکستان ، توران، عراق، کرمان، زابلستان، سیستان ، مازندران ، ماوراء النهر وغیره متصرفات اوبه حد اعلای ترقی و تعالی رسید . سلطان ابو سعید در آغاز بدر بار الغ بیک منسوب بود و بعد از دست فرزند او عبدالطیف زندانی شد که از زندان فرار و بعد از قتل عبدالطیف حکمران توران و ترکستان شد ، شد که از زندان فرار و بعد از قتل عبدالطیف حکمران توران و ترکستان شد ، هنگام فتح هرات در ۱۳۸۱ / ۱۳۵۱ مگوهر شاد خاتون را به قتل رساند، شاید این از اثر نفرتی بود که ابو سعید با عبدالطیف داشت . اگرچه جهانشاه هرات رادو بازه بدست آورد ولی آن رابه ابو سعید وا گذارشد. چون ابو سعید، مرد با ادعا و رادو بازه بدست آورد ولی آن رابه ابو سعید وا گذارشد خون ابو سعید، مرد با ادعا و جنگ آور بود ، عجله کردو قبل از تیاری کامل در جنگ با اوزن حسین ترکمان ناکام واسیر شد ، نامبرده او رابه یادگار مجد سپرد که وی نیز ابو سعید رابه خونخواهی مادر کلان خود دوهر شاد بیگم به قتل رسانید .(۱) دوره سلطان خونخواهی مادر کلان خود دوهر شاد بیگم به قتل رسانید .(۱) دوره سلطان

سلطان ابو سعید که درفر خسروی الحق چنان نکشته نکشتی که کشته بود

<sup>، -</sup> جلال الدین دوانی مؤلف اخلاق جلالی در مرک او گوید :

چشم سپهر پيرچو او نوجوان نديد . تاريخ سال مقتل سلطان ابو سعيد .

ابو سعید ۱۸ سال بود . فرزندان او میرزا سلطان محمود ، میرزا سلطان احمد ، میرزا الغ بیک و میرزا عمر شیخ ، میرزا ابابکر ، میرزا سلطان مراد ، میرزا خلیل ، میرزا سلطان ولد سلطان عمر بودند .

بعد از ابو سعید دو فرزندش احمد و محمود که آخرین (هشتم و نهم) حکمرانان خاندان تیمور بودند که اولی به ترکستان و بخارا حکمرانی کرد و دومی در بدخشان و ختلان و این هر دو توسط از بک های شیبانی خان در سال های اخیر قرن ۱۵ میلادی (۱۹۸ – ۱۹۰۵) کشته شدند. باقتل ابو سعید باردیگر ممالک تیموری د چار هرج و مرج شد. بالاخره در اثر کشاکش بین یاد گار مجد نواده شاهرخ (۱۸۷۵) و سلطان حسین میرزا نواده بایسقراء پسر عمر شیخ بن تیمور منتج به پیروزی موخرالد کر شد و دوره باشکوه و جلال ورنسانس اصلی هرات باروی کارآمدن این شاه علم پرور وهر دوست آغاز یافت که سر بر آوردگان دوره او امیر علی شیر ، مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی و استاد کمال الدین بهزاد هروی است.

سلطان حسین بایسقرا از ۸۷۵ الی ۹۱۱ هدر خراسان ، جرجان و ما و را النهر حکومت کرد و هرات پای تخت ولی چراغ پر نور علم و مدنیت زمان شد و دران مدارس ، خانقاها ، کتابخانه های متعددی بنا یافت ، علما و دانشمندان از هر گوشه و کنار جهان اسلام به این مرکز علم و دانش روی آور دند و تحت حمایه و لطف دربار علم دوست سلطان حسین و وزیر مدبر و شاعر و عارف او امیر علی شیر قرار می گرفتند (۱) .

چون حکام ووالیان سلطان از علم پروری سلطان حسین که خود عالم و شاعر شیوا بیانی بود آگاه بودند هر کجا و هر جا عالم ، شاعر ، هنرمندی را سراغ می کردند، بدربار سلطان معرفی می نمودند . از آنر و هرات فلورانس و ونیس شرق شده بود و محیط آن محیط علم و هنرو معرفت بود .

۱- درهمین سال رسولان روم و مصر با تحف وهدایا رسیدند .

سلطان حسین نیز مانند ابو سعید ازدرباریان الغ بیگ بود که بعد از مرگ الغ بیک و قتل پسرش عبدالطیف از جانب ابو سعید ، معبوس گردید ولی از حبس خود را رهانیده با ابو القاسم بابر همراه شدو به خوارزم و خیوه متواری گردید در «۲۲۸ه / ۱۵۸۰م مه استر آباد پایتخت گرگان رامتصرف شد ولی بعد از شکست واسارت ابو سعید بدست اوزن حسن ترکمان ، هرات رامتصرف و در دهم رمضان ۲۸۸ مطابق مرابیل ۱۸۲۸م که قرار گفته منجم باشی مورخ ترک آغاز سلطنت مرب ساله اوبود تاج پوشی نمود و تاعمر ، ۷ سالی سلطان با افتدار در خراسان زمین بود و در دو دهد اخیر سلطنت خود از پاها فلج بود و از همین باعث همیشه تاسف می کرد که سر جنازه جامی به خانه اورفت ولی تا قبرستان نتوانست با جنازه آن عارف بزرگ هرات برود .

ابو الغازی سلطان حسین میرزا چهار ده پسر ویا زده دختر داشت: ابوتراب میرزا ، مجد حسین میرزا ، فریدون حسین میرزا ، مریم سلطان بیگم ، فاطمه سلطان بیگم . این پنچ تن از مهد منگلی بیبی آغاچه ترک بود ، فریدون حسین میرزا و حسین میرزا درهرات پرورش یافتند وبه شعرو شاعری متمایل بودند . بدیع الزمان مرزا فرزند دیگر سلطان حسین وقتیکه حکمدار قندهار بود با پدر بنای مخالفت گذاشت و لشکر به صوب هرات بسیج داشت و در اسفزار فریدون حسین مرزا به مقابله اش شتافت و بدیع الزمان مغلوب و تسلیم گردید ولی سلطان حسین عذر اورا پذیرفت . سلطان حسین همیشه از بدیع الزمان نا آرامی داشت ، طوری که میرزا عبدالطیف در دسر الغ یبک بود و جهانگیر در دسر جلال الدین اکبر و او رنگزیب درد سر شاه جهان امپراطورهند .

ظهیر الدین بابر(۱) ابن عمر شیخ را سلطان حسین گرامی میداشت و بابر نیزازوی همیشه بحرست یاد می کرد و قرار گفته خواند میر، او خواست به حضور سلطان حسین به هرات برسد. (۲) ولی بابر در راه بود که سلطان

ر ـ والده ٔ بابر ، قتلغ نگار بنت یونس خان بود . برادر دیگر بابر جهانگیر میرزا دو سال کو چکتر از بابر بود ، برادر سوسی ناصر میرزا بود . بابر بجای پدرش عمر شیخ ، که از بام کبوتر خانه افتیدو مرد به تخت نشست .

۲ ـ حبيب السير خواند مير ص ۳۷.

حسین وفات یافت اگرچه بابر خواست که به اتفاق بدیع الزمان علیه شیبانی خان موقف گیری کند ولی شاهزادگان تیموری چون باهم اتفاق کرده نتوانستند در برابر از بکان شکست خوردند و شیبانی خان حاکم قلمرو تیموری و مرکزیت هرات که قلب سلطنت شاهرخ تا عصر سلطان حسین بود از بین رفت.

شکی نسیت که شاخه دیگر تیموری ها که از کابل توسط ظهیرالدین بابر بن عمر شیخ عروج نمود و سلطنت شاندار را در آگره و دهلی اولاده اوتا آمدن انگلیس ها برپا داشتند ولی در قسمت غربی قلمرو تیموری ها آخرین فرد مقتدر و شکو همنه تیموری های هرات سلطان حسین بود که در عهد او هرات و خراسان زمین مهد علم و هنر و عرفان شمرده می شد . سلطان حسین در ۴۸ سالگی در رمضان ۴۸۷ ه به تخت نشست و درسن . ۷ سالگی درسال ۱۱ ۹ ه دوره سلطنت اوپایان یافت (۴) وی مرد ادیب و شاعر بود و در شعر حسینی تخلص می کرد جامی و امیر علی شیر اورامی ستودند و جامی درمدح او اشعار فراوان دارد .

۲ - کتاب مجالس العشاق را به سلطان حسین منسوب دانند که بابر به این نظر نسیت که مولف آن سلطان حسین باشد و آن را از مقام چنین سلطان باشکوه پایان ترمیداند. امیر علی شیر در مجالس النفایس این غزل سلطان راثبت کرده است که خیلی شیوا و زیباست:

از غم عشقت مرانه تن نه جانی مانده است
آن خیالی گشته و این یکگمانی مانده است
ای که می جوئی نشانم روبه کوی یار بین
خاک گشته جسم و سر برآستانی مانده است
با قد خم گشته ام درهجرآن ابروکمان
چون کمانم بی به روی استخوانی مانده است
داغ های استخوانم بین چو خال کعبیتن

هر یکی از ناوک آن مه نشانی مانده است چون حسینی باز خواهم خویش را پیرانه سر مست سر برسجده زیبا جوانی مانده است



#### فصل سوم

## شکوه و عظمت هرات در عصر تیموری ها

گرکسی پرسدز تو کز شهر ها خوشتر کدام گر جواب راست خواهی داد اوراگو! هری این جهان چون بحردان دروی خراسان چون صدف درسیان آن صدف شهر هری چون گوهری

هرات در همه اعصار و قرون قلب خراسان ، کلید آسیا و دروازه افغانستان و حتی شبه قاره مند از جانب مورخین دانسته شده است . و می کری است همیشه با نام و نشان فراوان ، ولی هیچ جای تردید نیست که دوره شکوفانی ورنسانس اصلی آن در دورهٔ تیموری های هرات که بعد از آمدن از سمرقند همه هراتی و خراسانی شده بودند و خاصتاً در دورهٔ صد سالهٔ سلطنت شاهرخ سلطان ابوسعید و سلطان حسین ، هرات می کز اداره شعر ، تصوف ، نقاشی تجلید و مذهبین بود که باوجود خرابی های که هرات از جهانکشایان تاریخ چون اسکندر ، چنگیز و تیمور دیده بود ، بار دیگر جلال و عظمت از دست رفته خودرا بدست آورد و منیح علم و هنر آسیا قرار گرفت . تاریخ باستانی این شهر با عظمت رامی توان در فراگرد (فصل یکم) اویستای سپانتمان شهزاده نامور آربائی بلخ و صاحب و موسس مذهب زردشتی ملا خط کرد که از جانب اهورا مزدا بارود خانه نگای فراوان و سر سبزی و زیبائی آن یاد شده است . (۱)

ر ـ وندیداد ـ فراگرد یکم بند نهم و یاز دهم چون در متن اصلی عبارت (یاد شده است) آمده هرگاه این عبارت (عنایت شده است) تحریر می گردید ، بهتر می بود ـ مولف

اسفراری در روضات الجناه فی اوصاف مدینة هرات خواند میر در حبیب السیرو میر خواند در روضة الصفا ، سوابق هرات راتا ارد شیر بابکان می رسانند . ربیعی پوشنگی در حماسه تاریخی خود بنام (کرت نامه) اوصاف شهر هرات را نتیجه کارهوشنگ که از پیشدادیان آریائی است دانسته و گوید (۱):

شنیدم ز دانش پژوهی به راز که بد موبدو بخرد کارساز که هوشنگ پوشنگ راساخته است چه خرم بهشتش برآ راسته است. همه باغ وراغش پراز بوی و رنگ به آرایش او راز فردوس ... به هر گوشه کاخی و کاشانه ای بهشت برین پیشش افسانه ای درو دشت او سبز و آب روان به هر سوی سرو کل وار غوان چپ ورا ستش باغ و بستان و کشت به سدپایه بهترز خرم بهشت بر خاک او مشک وا ارزنی به گیتی از و خوبتر مرزن

بر علاوه در اثر معروف فوق الذكر اسفزاری مأخذ دیگری ذكر است كه در عهد هارون الرشید ، اعراب در زیر ستون های قلعه شیمران نزدیک هرات صندوقچه ای فلزی ای یافتند كه درآن لوح فازی به سریانی راجع به موقعیت جغرافیائی و طول و عرض هرات و خطه پوشنگ كه از جانب بنیاد كننده به یاد گار مانده بود (۲).

گویند از زمان داریوش نیز لوحه های است درمورد هرات که این ها همه دال برقدامت و اهمیت تاریخی هرات است .

در روضته الجناة درسورد هرات نوشته شده که: «در اندرون شهر بند چها بازار است که ازهر درآن تابه چهارسویگ بازار است که بنام همان دروازه

و ـ جامى ـ استاد على اصغر حكمت .

٧ - اسفز ارى ـ روضته الجنات ، روضه سوم چمن دوم



بابر حکمران کابل هنگا میکه به منزل سلطان حسین بایترا در هرات برای رسم احترام آن عم بزر گوار خود حاضر شده بود (رسم قرن ۲٫۹مو زه یریتانیا)

منسوب است اولا (دروازه قطبیچاق) که تا به چهار سو رسته بازار ندارد و (بازار ملک) را از پای حصار تا چهار سو به خشت پخته ساخه اند و چندین تیم ها (کاروانسرای ها) دارد که بریک موازی یک بازار است و از بیرون هر دروازه نیز بازاری است که تا انتهای سواد شهر می کشد که قریب به یک فرسنک است ، درسر هرکوی ، محله بازارچه دیگر است ، مشتمل برانواع د کاکین این شهر بند هر دوفصیل (دیوار قلعه) میان هر دو گز فرجه . در وقت تحریر ، مؤلف بعضی از تلامذه رافرستاده که نقد و تخمین و تخصیص و تعین دور شهر بند و بروج و اقطار آن نمایند چین تقدیر کردند که: بروج سدو چهل ونه است و دور شهر بند هفت هزار وسی سه قدم (به تقریب بم کیلو متر) و قطر شهراز (درب ملک) تا (فیروز آباد) واز (درب خوش) تا (درب عراق) هزار نه صد در هزار نه صد قدم پیموده اندو خندق گرد شهر بند، بسیت گز عرض دارد و (مسجد جامع) درمابین (دروازه خوش) و قطبیچاق است و چنان مسموع شده که آن موضوع درآن محل جهت محل آن اتفاق افتاده که به سبب آب روان و لطف هوا بهترین مواضع درآن بلده است و چنان به استحان معلوم کرده اند که در هر جانب شهر یک کله گذاشته بودند و در موضع چهارسوی و در مقامی که حالا مسجد جامع است کله دیگر ، کله های مواضع دیگر به چهار روز پیشتر از كله موضع مسجد جامعه متعفن (اگنده و بدبو) و ضايع شده و الامناسب آن بودکه جامع درمیان شهر بودی و آب جوجه نیز در جوار مسجد است و در اندرون شهر جای دیگر روان نیسیت (۱) همچنان اسفزاری از ابنیه آب و هوا و فراخی و پهنای شهر در چمن دوم توضیحات مفصل داده است و ازعلو مقام ، عظمت منزل سلطان احمد میرزا بربالای برج (علی سد) و وسعث شهر بند که ملک معزالدین کرت ساخته بود تذکر میدهد و گوید که چون قطر این سربند از سر نهر انجیل است تا « دربند شیخ خرم » و از نواحی ملاسیان تاسر

و - روضه موم چمن اول روضات الجنات .

«پل خیمه دوزان» و توسط امیر تیمور ویران شد زیرا (از غایت وسعت) ضبط و محافظت آن متعزر بود. ولی استزاری گوید ، وسعت آن حالا (به مراتب زیادتر ازآن شد چراکه درعرض از دره و برادران تاپل مالان که دو فرسنگ مسافت دارد تاسیس بقاع و ترصیص (ساختن به حد کمال) عمارات و در و باغ است . بلکه از دره مذکور تا «کوه اسکلجه» و «کلبر خان» که چهار فرسخ است واز (اوبه) تا «کوسویه» که سی فرسخ است ، عمارات و باغات و قراء وبلوکات هرات است که به یگدیگر اتصال دارد . . .

«هری رود» که به جوی مالان نیز اشتهار دارد درمیان قراء و بلوکات میرود و از طرف مسیر خود تمامی مواضع و مزارع را آب میدهد و در ایام بهار دو هزار و سه هزار سنگ سیلاب درین رود می آید و تمام به باغات و مزارع میرود.... از قرای این شهر چندین قریه هست که با شهرها و ولایات برابری می کند و از آن جمله دارلعباده (زیار تگاه) است که همیشه مجمع اولیای عظام و منشاه علمای اعلام پوده و هست . دروی قریب دو هزار دکان است از همه نوع و اكثر ساكنان او اصحاب علم و انتباه اند و اهل القربي و اهل الله . چنانچه شنیده می شود که در هر شبانه روزی هفتصد ختم کلام الله در آن بقعه مدینه اشتباه از زن و مرد آن جا خوانده می شود و روز های جمعه که مردم اجتماع می نمایند از غلبه و از دحام حکم مصر جامع میگیرد و بیشتر چنان بود که مردم در مسجد نمی گنجیداند و درمیان کوی و بازار صفوف جماعت متصل به صف مسجد می آراستند (روضه دوم چمن دوم) قرای سیا و شان به قول اسفزاری در آن وقت سالانه سی هزار خر وار انگور حاصل میدارد . اسفزاری در مورد قیاس نفوس هرات به واقعهٔ طاعون که هر نویسنده و مورخ ازان ذکر می کند و در فصل گذشته نیز به آن اشاره شد گوید : «برای آن که از کثرت نفوس این شهر در آن قرن اطلاع اجمالی حاصل گردد به واقعه بروز طاعون به سال ۱۳۸۸ اتفاق افتاده بود ، در واقعهٔ که مدت بروز مرض چهار ماه و هشت روز به طول انجامید آن چه از محاسبان معلوم شده ، عدهٔ عدد آن ها که گور و کفن یافته اند در نفس بلده هرات ششصد هزار نفر است . بی آنانکه در معا کما انداخته اند و یا در خانه ها دفن کرده اند . (۱)

باوجود این همه تلفات و مرگ میر گویند تاثیری به اجتماع و کثافت نفوس هرات نکرده بود.

علی اصغر حکمت در اثر ارزشمند خویش (جاسی) معتقد است که این بیماری از وقایع بزرگ اسف انگیز هرات در قرن نهم است .

عبدالرزاق سمر قندی در مطلع السعدین می گوید: «گویند یک روز در شهر شمردند چهار صد هزار و هفتصد تابوت از دروازه ها بیرون بردند . غیر از آن که حمالان بی تابوت بردند و بسیاری برا لاغان بار کرده به در بردند و در مغاک انداختند و خاک برایشان انداختند و پنهان ساختند .)

همچنان خواند میر نیز در حبیب السیر گوید : «بسیاری از دانشمندان ، نویسندگان و فضلا و علمای هرات در اثر این واقعهٔ المناک طاعون در گذشتند و تلف شدند که ضایعه عظیمی بود»

شکی نیست که خرابی ها و ویرانی های دو جنگ آور خشمناک خونخوار شرق یعنی چنگیز و امیر تیمور به هرات و شکوه آن صدمه شدیدی رساند و آبادی های دوره درخشان سامانیان و غزویان ، که به عشق و علاقه ای که به

۱- پدر مولف (اسفزاری) قصیده ای درین مورد نظم کرده که این ایبات از آن است :

شش سد هزار در قلم آمدکه رفته اند رقته اند رقته اند رقته اند رقت مردم خیار باق ر در خانه ماندند. در خانه مورو مار خوردند چشم شان همه در خانه مورو مار

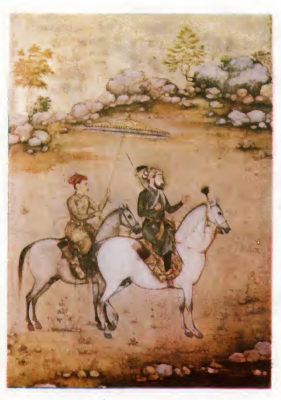
پیشرفت ادب و هنر و ساینس و دانش داشتند ، و مردانی چون البیرونی و ابن سینای بلخی و عرفای چون خواجه عبدالله انصاری رحمة الله علیه و علی هجویری غزنوی رحمة الله علیه و شعرای مانند عنصری ، فرخی و فردوسی در دربار داشتند ویران شد . ولی سر از نو به توجه حامیان علم و فرهنگ یعنی شاهرخ ابو سعید و سلطان حسین میرزا ، هرات شکوه گذشته را بدست آورد و ستاره شرق گردید .

شکی نیست که سلطنت تیموری های هرات به شکل مطلقه و اختیار بدست سلطان بود ولی باز هم شورای شاهزادگان (قورلتا) ـ(۱) به بحث و غور مسایل کشوری می پرداخت و والیان و حکام به اساس لیاقت و کاردانی گماشته می شدند و در دوران شاهرخ و خاصتاً در عصر سلطان حسین میرزا ، مسایل بهبود اجتماعی و دفاع از حقوق مدنی مردم اساس اداره او را تشکیل میداد ، حکام و امراء همه حلیم ، فتیر ، بردبار و شکسته نفس بودند و به سادگی میزیستند و با مردم آمیزش داشتند و درد دل مردم را می شنیدند و به اهل حرف و کارگران و شاعران به اساس کار و فعالیت صله ها و نوازش می کردند . عالم و شاعری که به دربار شان می آمد او را محترم می شمردند و از همین باعث گویند : هر وقت به دربار شان می آمد او را محترم می شمردند و از همین باعث گویند : هر وقت جا می بدر بار سلطان حسین میر سید سلطان او را در پهلوی خویش و به صدر عبلس قرار میداد و اگر جامی در پائین مجلس زانو میزد سلطان از تخت پائین شده در پهلوی او می نشست و به این قسم سلطان روحانی هرات را بالاتر از مقام خود عزت و احترام می کرد .

کتاب جغرافیای حافظ ابر از آبادانی و شکوه آن عصر هرات شرح مفصل میدهد و گوید که شاهرخ میرزا راه ها و بازار و دکاکین رابه وضع اعلائی آباد کرد . (۲)

۱- قورلتا (لویه جرگه)

پ- حافظ ابرو نویسنده دربار شاهرخ این شعر را ذکر می کند :



شاه جهان امپرا طور معروف مغول تیموری نوه بابر با ولیعمهد خود داراشکوه

دکان ها و سرای های تجارتی و کاروانسرای ها برای اقامت مسافرین، بازار های سر پوشیده ، چهار سوق های بافواره و پراز تجمع و جمع و جوش خلق (هرات) در آسیا نظیرنداشت . خانقاه ها ، مدارس و مساجد هرات درشرق نظیر نداشت .

حافظ ابرو گوید: « برطرف شمال شهر قلعه و مدرسه و خانقاه بنا قرمود و در برابر یکدیگر مسافت بین صحن سرای و صفه عالی دو مینار برابر یکدیگر دو طرف، در درآمد, چنانکه بمهندسان و مقدران بنی آدم اجماع و اتفاق دارند برآن که کشیده تر په قدو تمام تر به مدو باریکتر به عمل و محکم تر به تفصیل و اجمال بر روی زمین ازان بنائی نکرده اند ، از پای تابه سر سنک مرم . . . . یکی را استاد قوام الدین که در صنعت طیانی (گل کاری) واحد ماله ثانی است و دیگری را حافظ کلام الله خواجه علی حافظ التبریزی (۱) به غایت استادی و نهایت بیشه کاری از لطف استدارت و حسن استقامت در ابداع واحداث آن شکل بدیع و قد رشیق (به معنی سر کوه و جای های سخت سنگی) بغایت خورد کاری و چابک دستی به تقدیم رسانیده اند و به هیچ دقیقه ای از دقایق صنعت فرو نگذاشته و امروز در عرصهٔ بسیط زمین درس فتوا را به موضعی به نزاهت و موقعی به طراوت آن نشان نمی دهند . . . . و در چهار صفه مدرسه چهار دانشمند معتبر طراوت آن نشان نمی دهند . . . . و در چهار صفه مدرسه چهار دانشمند معتبر غانقاه حفاظ به قرأت کلام الله مداومت نموده درویشان و افترا شبانه روزی از منف حفاظ به قرأت کلام الله مداومت نموده درویشان و افترا شبانه روزی از مخفوظ» .

 <sup>←</sup> در خراسان هرا بهشت برین شد به عهد معین دولت و دین شاهرخ پادشاه هفت اقلیم خلد الله ملکه آمین \*
 مانند چار سویش در چار سوی عالم نه دیده دیده هر گز نه گوش کس شنیده

ر\_ نامبرده رئيس كتابخانه با يسنقر بود .

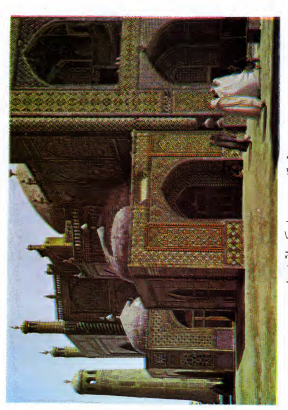
استاد علی اصغر حکمت معترف است (۱): در نهضت بنا سازی و عمارت پردازی و ایجاد و احداث باغ های فراوان هرات قابل تمجید است ، زیرا در هیچ عصرو زمانی در تاریخ افغانستان و ایران ویا خراسان هیچ پادشاه و سلطانی به ایجاد چینن بناها و قبور و مساجد بزرگ وابنیه باعظمت و باشکوه اقدام نکرده است وبه راستی این شعر که در آغاز فصل رقم یافته است شکوه هرات واشرح مید هد.

گرکسی پرسد ز توکز شهرها خوشتر کدام گر جواب راست خواهی دادا اوراگو ،هری این جهان چون بحردان دروی خراسان چون صدف درمیان آن صدف شهر هرا چون گوهسری

باغ ها و بنا های زیبای هرات که نویسنده امریکائی «دانالدولبر» نیز ازان تو صیف می کند (۲) در قصاید شیوای شعرای دوره تیموری همه توصیف شده و مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی شاعر و صوفی بزرگ آن دوره در بیست قصیده این بناها را تعریف کرده است: (از جمله قصرها و باغ های مشهور بایستی از باغ جمهان آراء ، باغ زبیده ، باغ سفید ، باغ دلکشا ، باغ چمن آرا ، باغ مختار ، باغچه تخت عزیزان ، گاز رگاه ، تخت بابا سوخته وغیره نام برد که شعرا و ونویسنده گان ازان نام می برند . باغ های کابل و شمالی و مشرقی که ظمیرالدین بابر آن را بعد از دیدن هرات ساخته است چون باغ علم گنج ، باغ شهرر آراء ، باغ دلکشا ، چهار باغ ، باغ بابر ، باغ بگرامی ، استالف در کابل ه شهالی و باغ غله و باغ صفا ، باغ کوکب در مشرقی و همچنین باغ های لاهور و کشمیر و دهلی و آگره که از طرف بابر و باز ماندگان او دو افغانستان و هند ساخته شده به تعقیب و پیروی باغ های هرات است که بابر دیده بود) .

۱ - جاسی - علی اصغر حکمت

Iran Past and Present, by. D. Wilber - ,



آرامگاه حضوت علی کرم الله وجهه خلیفه چهارم اسلام

باغ زاغان مرکز دربار سلطان حسین و سائر حکمداران قبل از او بود . باغ سفید در زران شاهرخ جای رهایش فرزند علم پرور او بایسنقر بود و در عین حال تا وقتی که کتابخانه جدید ساخته شد ، مرکز اکادمی علمی و تجمع شعرا ، خطاطان ، خوشنویسان ، مینا توران ، مجلدین و مذهبین بود که در فصل گذشته ما در بحث شخصیت های زمان تیموری ازان به تفصیل حرف راندیم .

مدرسه های مشهور هرات درین زمان مدرسه نظامیه که از جمله مدارس خواجه نظام الدین طوسی(۱) بود و به دستور سلطان حسین بنا و پروگرام آن دوباره تجدید شد . مدرسه خانقاه شاهیخ میرزا ، مدرسه خواجه آفرین ، مدرسه غیاثیه که نخست بدستور ملک غیاث الدین کرت در .۷۷ ه بنا یافته بود ، مدرسه سلطانی ، مدرسه سلطان حسین میرزای با یقرا ، مدرسه خواجه اسمعیل حصاری ، مدرسه جمالیه ، مدرسه بدیعیه ، مدرسه خواجه جلال الدین و مراکز دیگر علم و دانش که طلاب و علما برای استفاده از هر گوشه جهان اسلام به آن رومی آوردند و از جمله مدرسین معروف و بنام آن عصر ، مولانا جلال الدین رومی آوردند و از جمله مدرسین معروف و بنام آن عصر ، مولانا جلال الدین خواجه ناصر الدین عبدالرحیم ، مولانا خواجه ناصر الدین لطف الله بودند که تحت نظر خواجه علاؤ الدین چشتی انجام وظیفه می کردند .

طوری که کتابخانه باغ سفیله بایسنقر تحت ریاست استاد علی تبریزی داده می شد در زمان سلطان حسین کتابخانه معروف امیر علی شیر نوائی و کتابخانه «سلطنتی » زیر سر پرستی میرک نقاش و بعداً کمال الدین بهزاد بود که کمال الدین بهزاد در زمان شیبانی خان و شاه اسمعیل صفوی نیز این عهده را بدوش داشت و شاگردان زیادی تربیه کرد. و در کتابخانه هرات خوش نویسان ، نقاشان ، مینا توریست ها و خطاطان معروف بر علاوه میرک نقاش و

ر- شاید مراد خواجه نظام الملک (۱۰۱۸ - ۱۰۹۲) باشد که مدارس نظامیه را در بسیاری از مناطق اسلامی بنانهاد . ناشر

كمال الدين بهزاد و حاجي مجد نقاش و شاه مظفر وغيره كار مي كردند .

از فقهای بزرگ و حکما و نویسنده گان برازنده لسان عربی و شعرا و مورخين ، مولانا سعد الدين مسعود بن عمر تفتازاني ، قطب الدين مودود چشتی ، ابو تراب هروی ، محد ترمذی هروی ، شهاب الدین لطف الله حافظ ابرو، معين الدين مجد فراهي ، مولانا حسين واعظ كاشفي ، معين الدين بالاصل واعظ ، خواجه معین الدین ، مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی ، محد ماوتر شاه ، محد طوسی ، خواند میر ، ربیعی پوشنگی ، سیفی رهروی ، امیر سید حسین ، امالي هروى ، مولانا عبدالواسع هروى ، عصمت بخارى ، عارف كاتبي، نظام الدين استرا آبادی، هلالی اشری، بد خشی، شاه حسین کالی، جلالی، آهی، آصفی، خالدی، شهیخ اجمد سهیلی ، مولانا وحید الدین نسفی و از موسیقی دانان معروف آن وقت خواجه رضوان شاه حسین عودی، خواجه قل محد، شیخ نائی ، خواجه عبدالقادر بن حافظ عینی و از پهلوانان نامی پهلوان عد (که شاعر و موسیقی دان و صوفی معروف هم بود) و پهلوان ابو سعید وغیره بودند که همه آن ها در آثار سورخین معروف چون حافظ ابرو ، اسفزاری ، عبدالرزاق سمر قندی و نیز مستشرقین معروف غربی چون ، ایدوارد برون ، بارتلد ، ولبر و نیز نویسندهگان معاصر ، حکبت ، ذبیح الله صفا ، هاشم رضا وغیره ذکر شده و در فوق صرف اسامی اشخاص معروف و نامی آنوقت ذکر شد.

عایدات هرات به اساس مالیات بستقیم براملاک واراضی ، مالیات در اموال تجارتی بود . محاکم بر روی قوانین عرفی «یا سا » و نیز محاکم شرعی اجراءات میکرد ، کوتوال در رائس قوای پولیس و زیر دست او عدهٔ بنام «قورچی » ، « تورچی » ، « داروغه » ، « عسس » وقره سوران بودند که امینت را پدوش داشتند .

اگرچه اراکین سلطنت سنی مذهب بودند و به پیروی از جامی رحمة الله علیه بطریقه نقشبندیه بیعت داشتند، ولی در برابر اهل تشیع تعصب موجود نبود و آزادی مذاهب و طریقه ها احترام می شد اگرچه در دوره

تیموریان هرات ، اشراف ، نظامران ، اهل پیشه و کار و طبقه روحانیون ، علما وسادات طبقات مختلف را تشکیل میدادند ولی امیر علی شیر وزیر مدبر وکاردان دیموکرات و بشر دوست سلطان حسین برای تطبیق عدالت اجتماعی و مساوات سعی بلیغ بخرج میداد که حتی زن ها در طبقات اجتماعی نفوذ داشتند و شاعره نامی چون مهری هروی در بین زنان وقت محبوبیت خاص داشت .

در دوره تیموری ها خراسان و خاصتاً هرات مرکز شعرای نامی ادب فارسی و دری بود. و البته درخشنده ترین ستاره عصر مولانا تورالدین عبدالرحمن جامی بود که همه شعرا و ادب دوستان بدور او جمع بودند و رقابت ادبی و شعری بین شعرا و حتی دوبار سلطنتی به شمول سلطان حسین مرزا و امیر علی شیر نوائی موجود بود ، شعرا از حافظ ، سعدی ، انوری ، خاقانی ، ظمیر قاربابی ، نظامی ، امیر خسرو ، امیر حسن دهلوی و کمال خجندی پیروی می کردند. دیوان های شان را باخط خوش و با میناتوری هامی نوشتند و دست بدست می گردید.

تصوف در دوره تیموری های هرات خاصتاً در عصر سلطان حسین که خود و وزیراو امیر علی شیر نوائی پیرو طریقه نقشبندیه بودند و جامی رحمة الله علیه خلیفه وقت بود بد وره عروج خود رسیده بود و خانقاها و پیری و مریدی به نظر حرمت دیده می شد . چون تصوف از خصوصیات عرفانی و اخلاق دوره تیموری های هرات است در بحث حیات جامی از آن نیز بحث مختصر به عمل خواهد آمد . درین جابه همین مختصر از خصوصیات هرات و حیات آن دوره اکتفامی کینم .

#### فعبل چهارم

### سه ستاره درخشان عصر تیموری ها

امیں علی شیر نوائی ۔ مولانا جامی ۔ استاد بہزاد

شکی نیست که تمام شاهان تیموری هرات و کابل بر خلاف موسس خاندان تیموری امیر تیمور خاصیت خراسانی را بخود گرفته و در مدنیت جدید تماماً جذب گردیده بودند و آن قدر شیفته این مدنیت جدید و کاتور زیبای خراسانی و درخشانی محیط هرات شده بودند که دقیقه ای از حایه علم و دانش و هنر که خاصه حکمروایان این سر زمین بود فارغ نبودند. و از همین باعث این دوره گذشته از کمیت و تعداد شاعران ، نویسنده گان و هنرمندان از لعاظ کیفیت و ارزش نیز پر مایه بود ، مقام حافظ ، سعدی ، انوری ، خاقانی ، ظمیر الدین فاریایی ، نظامی گنجوی ، امیر خسرو دهلوی ، امیر حسن دهلوی و کمال خجیندی قدر میشد و سبک آن ها درمیان شعرای نامی این دوره به شمول مولانا نور الدین عبدالرحمن جامی رحمة الله علیه پیروان فراوانی داشت.

تصوف نیز درین دوره مقام ارجمندی داشت که خانقاها و مراکز عرفانی این دوره شهرت زیادی داشته و عارفان از هر گوشه به مراکز تصوفی و عرفانی جمع میشدند و لنگر همه گرم و روشن بود. شرح طبقات صوفیه اثر ابو عبدالرحمن عد بن حسین اسلمی با توضیحات روشنتر به شاگردان تدریس می گردید ، نفحات الانس جامی و رساله «حلیه حلل»تالیف شرف الدین یزدی ، نی شرح الفصوص» تفسیر فصوص الحکم ابن عربی ، کتاب «اشعة اللمعات» شرح کتاب «لمعات» ابراهیم عراقی و بهارستان جامی به تفلید گلستان سعدی از آثار ارزندهٔ این عصر و زمان است که نمی توان گفت در عمد تیموریان هرات صرف تعداد علما و شعرا راست که نمی توان گفت در عمد تیموریان هرات صرف تعداد علما و شعرا

و متصوفین زیاد بود بلکه کیفیت کار و آثار شان نیز نسبت به سائر اهصار برازندگی خاص و روشنی نمایان داشت .

در هیچ عصری مانند دورهٔ تیموری ها واقعه نگاری و تاریخ نویسی به اوج خود نرسیده بود. کتب تاریخی نه تنها درین دوره از جانب مورخین ممتاز و گزیده مانند عبدالرزاق سمر قندی ، معین الدین اسفزاری ، حافظ ابرو ، میر خواند همه اسناد مهم تاریخی بوجود آوردند بلکه از بس واقعه نگاری ارزش داشت ، خود شاهان تیموری نیز به نوشتن تاریخ زندگانی شان بنام «تزک» می پرداختند چنانچه تزک های بابر و اولادهٔ او آئینه کامل دورهٔ حکمرانی شان می باشد .

متصوفین ، مرشدان ، فضلا و ناموران بزرگی درین دوره سر بر آورده اند که ذکر آن ها دل را روشن می سازد مثلاً در زمان تیمور مولانا جلال اللین معمود زاهد مرغابی (۸۷۸ه) میر سید علی بن محمد همدانی (۴۸۷ه) بابا سنگو ، وین الدین ابوبکر از مرغاب (۸۷۷ه) خواجه بهاؤالدین نقشبند (۹۱ ه) که شاهان تیموری پیرو طریقه و خلفای او بودند ، خواجه علاءالدین عطار (۴۰۸ه) مولانا سعد الدین مسعود بن عمر التفتازانی (۴۲۷–۸۳۸ه) سید شریف علی جرجانی سعد الدین مسعود بن عمر التفتازانی (۴۷۷–۸۳۸ه) سید شریف علی جرجانی (۰۳۷–۴۱۸ه) مولانا عبدالله بن مولانا لسان الدین مجد ، نظام الدین شامی ، شیخ شمس الدین مجد (۳۸۸ه) قاضی قطبالدین عبدالله امالی ، سید برهان الدین شامی، شیخ شمس الدین مجد (۳۸۸ه) ، سید برهان الدین اشراف بن مبارک شاه (۳۸۸ه) ، شیخ شمس الدین مجددی (۳۸۸ه) مولانا محمد شیرین مغربی (۴۸۸ه) مولانا صغی الدین ختلانی ، شیخ محمود زنگی عجمی کرمانی ، مولانا علی بدر ، عصمت بخاری، نجم الدین ختلانی ، شیخ محمود زنگی عجمی کرمانی ، مولانا علی بدر ، عصمت بخاری، نجم الدین الطارمی ، خواجه علی تبریزی وغیره .

در زمان شاهرخ ، خواجه محمد پارسا ، ابو نصر پارسا (۱۹۸۵) خواجه لطف الله (۱۹۸۵) امیرغیاث الدین عد (۱۹۸۵) شیخ محیالدین عد غزالی طوسی (۱۹۸۵) مولانا نور الدین حافظ ابرو (۱۹۸۵) مولانا رکن الدین عد خوانی ، قاضی صدر الدین عد (۱۹۸۵) شیخ ابوسعید (۱۹۸۵) خواجه الدین عد (۱۹۸۵)

عبدالقادر گوینده ( $_{1}$   $_{1}$   $_{2}$   $_{3}$   $_{4}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{5}$   $_{$ 

در زمان سلطان حسین بایقرا مردان ناموری که معاصر ستاره درخشان ايندوره مولانا نور الدين عبدالرحمن جامي بودند عبارت انداز : غياث الدين افضل بن سید حسین ، سید کاظمی ، امیر سید اصیل الدین ، عبدالله حسینی شمس الدين مجد بتاد كاني (١٧ وه) كمال الدين عبدالرزاق (١٦ ٨-٨م/٥) ، امير مجد بن امير هاشم، قاضي نور الدين عد امالي، مولانا يوسف بديعي (٩٧ ٨ه)، حافظ غياث (٧ ٩ ٨ مع خواجه رضي الدين احمد جامي، ناصر الدين عبد العزيز جامي (٠ ٧ ٩ هـ) كمال الدين عبدالواسع نظامي ، قاضي نظام الدين بد (.. ٩ هـ) ، معين الدين فراهي (٧. وه) ، شمس الدين عد اسفرايني (.. وه) شمس الدين عد بن شرف الدين عثمان (١. ٩ه) ، برهان الدين عطاء اله رازي (٩. ٩ه) ، مير خواند مجد (٩. ٩ه) ، نظام الدين عبدالحي طبيب، شمس الدين محد روحي (م. ٩ه)، مير حسين معمالي (م. ٩ه) كمال الدين مسعود شيرواني (٥.٥ه) ، مولانا خليل الله ، مسيح الدين حبيب الله (۵. وه) ، مولانا حسن شاه (۵. وه) ، كمال الدين ، حسين واعظ كاشفي ، مولانا عبدالجميل (١١٩ه) ، نظام الدين عبدالحق ، مولانا سيفي ، مولانا رياضي ، شيخ صوفی علی ، خواجه منصور تبکچی ، نظام الدین استر آبادی ، مولانا مجد بدخشی، نور الدبن مجد زیارتگاهی (۱۳ ۹ ۹ معین الدین اسفزاری ، حاجی مجد نقاش ، خواجه ميرك نقاش ، مولانا بياني ، مولانا سيف الدين احمد، امير مرتاض ، مولانا زاده ابهری ، فصیح الدین صاحب دارا (۱۸ ۹ ه)، عد طالب (۱۸ ۹ ه)، امیر کمال الدین

م. شش نفر مذكور در اثر مرض طاعون هرات پدرود زندگی گفتند .

صین ابیوردی (۱۹هم) ، خواجه ناصر الدین ابو نصر ، سلطان علی مشهدی ، فصیح الدین عهد نظامی (۱۹هم)، امیر برهان الدین عطاء الله ، مولانا هاتنی (۱۹۸هم) خواجه ضیاء الدین میرم ، کمال الدین احمد الحقیری ، نور الدین هلالی چفتائی، مولانا زلالی ، مولانا مجنون ، استاد کمال الدین بهزاد ، سلطان عجد بن مولانا نور الله - (۱) پهلوان عجد ، پهلوان ابو سعید و عبدالله مروارید .

دربالا صرف اسمای بزرگان و زبده فضلا و علما وکاردانان عصر ذکر شد که البته در قطار آن ها شخصیت های بیشمار دیگری نیز بودند که چون به پیمانه این ستارگان درخشان نمی رسیدند از ذکر همه صرف نظر شد . ولی در زمرهٔ تمام این مردان نامور و شخصیت های نامی دورهٔ تیموری که به ترق و عظمت علم ، ادب و هنر و شگونانی کامل هرات رول مهم و اساسی داشتند و باید خراسانیان ، هراتیان و افغانان در همه ادوار تاریخ از آن ها به احترام یاد نمایند عبارت از سه شخصیت نامدار و درخشان است که هر سه در دوره سلطنت سلطان حسین بایقرا به حد اعلای کمال خود به خدمت کشور و هموطنان خود مصروف بودند و درین قصل ما در مورد این ها صحبت می کنیم هموطنان خود مصروف بودند و درین قصل ما در مورد این ها صحبت می کنیم این سه نقر عبارتند از امیر علی شیر نوائی شاعر معروف و وزیر با تدبیر سلطان حسین ، مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی عارف و شاعر آن دوره ، استاد کمال الدین بهزاد هروی نقاش ، شاعر و صوفی و قت .

امیر علی شیر مردی بود که نه تهنا خود از فضلا ، شعرا و عرفای نامدار عصر بود . بلکه به حیث وزیر و مرد مقتدر دوره سلطان حسین حامی و قدردان همه علما و شعرا و هنر مندان عصر خود بود و به تشویق او بود

<sup>1-</sup> فهرست اسمای این ناموران دوره تیموری در خواند میر «حبیب السیر» ، عبالس النفایس امیر علی شیر ، روضه الصفای میر خواند ، تذکره الشعرای دولتشاهی ، روضه الجنات ، مطلع السعدین ـ رشعات ، عین الحیات و ننجات الانس نیز دیده شود .

که محیط هرات ، یک محیط فضل و کمال و هنر گردیده و درجهان نظیر آن وجودند اشت .

جامی مونس و رفیق و مرشد امیر علی شیر عارف و شاعر نامدار آن زمان بود که نه زمنا در عصر خویش مقام اخلاق ، ادب و تصوف رابه حد اعلی رسانید ، بلکه به تصوف و عرفان آندوره شگوفانی خاص پخشید و دارای مشرب وحدة الوجودی بود . ستارهٔ درخشان دیگر ، استاد کمال الدین بهزاد است که مانند میکلانژ عصر رنسانس اروپا ، رنسانس عصر تیموری و حتی عهد صفوی را به حد کمال رسانید و مکتب خاص میناتوری را درین قسمت جمان ایجاد کرد وجا داشت که لقب مانی ثانی را بخود کمائی کند . از آن رو از زمره نا مداران عصر تیموری این سه شخصیت را انتخاب و درمورد برا زندگی و خدمات و آثار شان به صحبت می پر دازیم .

3 × + 3,1 · 5

The second of the second

. . . .

# امیر علی شیر نوائی (رح)

مرحوم امير على شير نوائی درسال (٤٤٨ه) در هرات تولد يافت و در سال (٢٠٩ه) درهمان شهر كه از دل و جان به آن عشق داشت جان سهرد نامبرده در تمام دوره وزارت و صدارت خويش بارامش و اداره مردم خراسان بحيث وزير دست راست سلطان حسين مرزا رحمة الله عليه با اختيارات و اعتماد كامل متوجه بود و با تمام اقتدار و شكوهی كه داشت به مسايل دنيائی ارزشی نميداد و وقتی كمترين فرصتی ميداشت واز كار های شبا روزی رسمی فراغت می يافت ، به صحبت دوستان فاضل ، شاعر و ادبب خويش خاصتاً جامی می پرداخت ، شعرمی سرود در مباحث عارفانه و صحبت های صوفيانه مستفرق می گردید .

امیر علی شیر رفیق ایام صباوت و کودکی سلطان حسین بایقراً بود هنگا میکه سلطان حسین بر هرات تسلط یافت در تسخیر و تصرف هرات نیز امیر علی شیر رحمة الله علیه نقش مهمی داشت واز همین باعث سلطان به این وزیر با تدبیر خویش لطف عمیق و نا گسستنی داشت و علاوه بر مقام وزارت بحیث امین مهر مقام سلطنتی نیز باو تفویض شده بود . وقتی امیر علی شیراز سمرقند به هرات نزد سلطان رشید سلطان حسین در حق او چنین مترنم شد .

چگو یمت که چی خوش آمدی مسیح صفت بسه یک نفس همه درد مرا دوا کر دی

سلطان حسین مرحوم دریکی از مکاتیب خویش امیر شیر علی نوائی را در برابر خود بمنزله حضرت هارون از حضرت موسی علیه السلام وانمود کرده است همانگونه که حضرت رسول کریم صلی الله علیه وسلم حضرت علی (رض) را نسبت

چنبن سوفقی داده أند . (۱)

اعتماد سلطان حسین به علی شیر به اندازهٔ بود که حتی باغی شدن برادر علی شیر علیه سلطان و دسیسه رقبای وزارت کمترین اثری به موقعیت این وزیر فرزانه نکرد. شکسته نفسی واستغنای وی به جاه و جلال دنیا و بیغرضی وی در رقابت های درباری وسعی وی در نزدیک ساختن مردم به سلطان و نزدیک شدن سلطان بمردم و تولید فضای عدل ، امن و انصاف و آرامش در تمام قلمرو تحت اداره سلطان همه را گرویده اسیر علی شیر ساخته بود.

طوری که گفتیم نزدیک ترین دوست وزیر مولانا جامی بود که به تشویق او امیر به طریقه خواجگان گرویده شدو بوادی عرفان و تسوف پویان گردید و در دوره وزارت خویش در حدود (۳۷۰ه) مسجد و مدرسه بناهای اسلامی ومقابر و مزارات را بنیاد نهاد . وقتی جامی این جمان فانی را وداع گفت میر علی شیر نسبت به همه کس بیشتر اندوهگین گردید واز همین باعث سلطان حسین او را وکیل خود در تعزیه داری تبین کرد . میر علی شیر نه تنها مراسم فاتحه و تدفین جامی را باشان و شکوه انجام داد ، بلکه در رثای او مرثیه سوزانی سرود که مرکب از هفت بند و هفتادبیت بود و این مرثیه شیوا باین بیت آغا زمی شود :

هر دم از انجمن چرخ جفای دگر است . هریک از انجم او داغ بلای دگر است .

بر علاوه میر علی شیر کتابی را بنام خمسة المحیرین بیاد آن شاعریو عارف نامی و دوست گزیده خویش تالیف نمود و دران از مرگ جامی خود را صاحب عزا قلمداد کرد . مزار حضرت علی شاه مردان رضی الله عنه در بلخ در زمان سلطنت سلطان حسین میرزا و وزارت امیر علی شیر در ده خیران ببلخ بنا گردیده . زیراعزیزی شمس الدین مجد نام که نسبش به با یزید بسطامی میرسید

۱ د انت منی بمنزلة هارون من موسی .

از کابل و غزنین به قبة الاسلام بلخ رفته سلازمت بایسنقر را اختیار کرد ویه وی یک نسخه از تاریخی را ظاهر ساخت که در عهد سلطنت سنجربن ملک شاه سلجوقی تالیف شده بود و دران به وضاحت رقم یافته بود که مرقد شاه اولیا در قریه خواجه خیران باخ است و مرقد حاوی رمیم عظام خلیفه چهارم است که توسط امیر ابو مسلم خراسانی و عیاران او به خواهش خانواده و اولاده خلیفه چهارم از نجن به مرو و در زمان شاه سنجر به بلخ آورده شده و بارسیدن خبرو هجوم وحشیانه چنگیزی از روی اخلاص و حرمت مرقدرا در زیر خاک پنهان کرده بودند که تاریخ دست داشته شمس الدین عجد در دوره بایسنقر و سلطان حسین آن را دوباره بیاد مردم داد و سلطان حسین با مقایسه این تاریخ و سند دیگری که در هند بدست آمده بود ، با این که مفلوج بود با اراکین خویش چون امیر علی شیر وزیر و متصوفین وعلما به شمول مولانا نورالدین عبدالرحمن جامی به خواجه خیران بلخ رفته و بالای مرقد مبارک بنای باشکوه بقعه مزار فعلی شاه اولیا را در وسط باغ بزرگی بنا کرد که این بنا امروز مورد مود وزیارت ملیون ها ملیون اخلاصمند آن مرد بزرگ می باشد (۱)

گویند وقتی جامی درکنار مزار مطهر شاه اولیا ایستاده بود به انشای این رباعی پرداخت:

گویند که مرتضی علی (رض) در نجف است . در بلخ بیا به بین چه بیت الشرف است .

ر - کتاب مزار شاه اولیا تالیف حافظ نور هد و نیز مقاله نگارنده تحت عنوان شباهت کارنامه های ابو مسلم خراسانی و سید جمال الدین افغانی در مجله ژوندون سال ۱۳۵۷ دیده شود . علاوتاً قابل تذکر است که مزار شاه اولیا که بدون تهداب با نقشه اساسی معماران عصر تیموری بنا یافته . درعهد امیر دوست هد خان و دوره امیر شیر علی خان کاشی کاری شده است .

### جامی نه عدن گوی نه بین الجبلین خورشید یکی و نور او هر طرف است.

امیر علی شیر بر علاوه از صفات عالی اداری وسیاستمداری که داشت شاعر نامی و ممتازی بود که در زبان ترکی چغتائی شاعری بود بی عدیل و پی مانند که دران زبان چهار دیوان غزلیات و پنج مثنوی مفصل به تقلید از خمسه نظامی ویک مثنوی در تقلید عطار بنام (لسان الطیر) تالیف نموده و در اشعار قارسی «قانی» تخلص می نمود و درهر دو زبان قدرت وید طولا داشت و از همین باعث او را ذواللسانین لقب داده اند علاوتاً میر علی شیر بنام میزان الاوزان نیز کتابی در علم عروض تالیف کرده است.

کتاب های که بنام امیر علی شیر رحمة الله علیه است قرار ذیل می باشد:

- ر چهار دیوان غزلیات بنام های : غرائب الصغر نوا در الشباب بدیع الوط ، فواید الکنز ...
- . ب ـ مثنویات خمسه بنام های تحیه الا برار ، فرهاد و شرین ـ لیلی و مجنون ـ سد سکندری ، سبعه سیاره .
  - ام ـ مثنوي لسان الطير .
- ع \_ تذكره مجالس النفايس كه شرح احوال شعراى زمان خودرا نوشته و به فارسى نيز ترجمه شده است
  - ٥ سراج المسلمين
    - **ہ** ۔ اربعین منظوم
      - ٧ ـ انظم الجواهر
  - ٨ ـ محبوب القلوب
    - ۸ تاریخ انبیا
  - . ر تاريخ ملوك العجم

١١ - نسائم المحبه

١٢ - خمسة المتحيرين

سر \_ محاكمات اللغتين (مقايسه زبان تركى و فارسي)

ع ر \_ حالات پهلوان اسد .

مر ـ حالات سيد حسن ارد شير

۱۹ ـ مفردات در فن معما

١٧ قصه شيخ صنعان

۱۸ - مناجات نامه

۱۹ ـ منشاآت ترکی

. ۲ م ديوان فارسى

۲۱ ـ منشاآت فارسی

٢٢ - ميزان الاو زان وغيره (١)

در حالیکه واقعه وفات اورا در (۹۰۹ه) قید می کند ، علاوه میدارد که رساله علیحده میر علی شیر موسوم به مکارم الا خلاق است و گوید که: در صبح یکشنبه ۱۰ جمادی آلاخر مرغ روحش قفس قالب را شکسته واز تنگنای پیکر جسمانی بتنزهات ریاض جاودانی پرواز نمود و علی الصبح این خبر محنت اثر در دارالسلطنه هرات اشتمار یافت و نائره حزن و اندوه از کانون درون خاص و عام سر پرزد و آواز ناله و نفیر فقیر و غریب وبرنا و پیر صدا در گنبد اثیر انداخت . . . . (۲)

ر ـ میر علی شیر نوائی ـ تالیف یعقوب واحدی سابق آم انجمن تاریخ افغانستان مطالعه شود .

ب ـ برای بزرگی مقام میر علی شیر رحمة الله علیه نظر سلطان حسین به مکاتیبی که بین او وسلطان در مورد داعیه حج تبادله شده ملاحظه شود

فقرو شکستگی امیر علی شیر نوائی رامی توان از متن نامه ای که به سلطان حسین میرزا به مقصد داعیه حج و کناره گیری از مقام وزارت نوشته ویه چینین الفاظ رقم یافته حدس زد: «اکنون که روز گار جوانی سپری شد و زمان پیری رسید و از دولت آنحضرت هر آرزوئی که بردل داشتم بدان کا مگار آمدم به غیر دو آرزو ، دیگر در دل ندازم و امیدوارم که آن دو آرزو نیز بروفق مرام حاصل آید: یکی آن که اجازه فرمایند که بزیارت خانه خدا مشرف شده و بقای دولت خداوند گاریرا از خداوند جهانیان مسئلت نمایم . دوم آن که چون همواره مشمول عواطف خسروانه بوده و هستم ، می خواهم در مقابل این همه مراحم ملوکانه بقیه عمر خودرا در مدح ذات همایون و صفات میمون سلطانی به آخر رسانم که نام نامی آن حضرت قرن های متمادی در صفحه روزگار پایدار و بر قرار به ماند . باین همه ابتلاآت و کثرت مشغله که برای فقیر روی آورده و چنان چه از دمیدن صبح تا غروب آفتاب بلکه شب ها نیز آنی فارغ نیستم و تمامت اوقات صرف رسیدگی بامور عامه است که متاسفانه از نیل بران مقصد عالی باز مانده ام مستدعی آن که این بنده را از این پریشانی خاطر و گرفتاری رهائی بخشیده تابه فراغ بال از پی مقصد روم .

سلطن حسین میرزا بجواب این درخواست که در سال (۸۸۰ه) صورت گرفته بود به امیر علی شیر در نزدیکی کوشک مرغاب (جنوب غرب هرات) درکنار جوی انجیل چندین جریب زمین بخشش داد که امیر علی شیر در همین محل بنای باغ کل و میوه نهادو مسجد ساخت و مدرسه ای بنا کرد که اسم آن را اخلاصیه گذاشت وهم خانقاهی آباد کرد و عایدات زمین و کاروانسرا و تیمچه و دکان ها را وقف مدرسه اخلاصیه نمود (۱) سال وفات امیر علی شیر را (۹۰۹ه) قید کرده اند . (۲)

ر ـ منتخب شرفنامه خواجه عبدالله مرواريد.

۲ - قرار ترقیم حبیب السیر



ىصوير حضرت مولانا جا مى Jami, the Great Sufi, of Herat

# مولانا نور الدين عبدالرحمان جامي (رح)

طلوع اگر نکند زهره از افق جامی بس است گوهر نظم تو گو شواره صبح تولد جامی در سال (۱۸۸۸) در خورد جام صورت گرفته و پدرش احمد بن عجد الدشتی است . (۱) طوری که در بالا تذکر رفت با مقام و شهرتی که جامی در دوره حیات خویش در نزد محیط و شاهان معاصر داشت و با حرمتی که وی زندگی می کرد و در محیطی که از علم و ادب و عرفان قدر میشد مقام جامی گرامی بود . سلطان حسین بایقرا در مجالس خود جامی رابه صدر می نشاند و جامی همیشه درصحبت امیر علی شیر نوائی می بود . درحیات خود جامی آثار او جامی شد و در بین تمام طبقات دست بدست می گشت و بعد از مرگ وی نیز قدر می در امان مانده است .

جامی در محط تیموری های هرات مانند آفتابی بود که هر طرف نور می پاشید و در قدرت کلام و شعر، مقام عرفانی ملاحت و نزاکت کلام مانندی نداشت و از همین باعث از شاه تاگدا او را قدر و عزت می کردند و مجذوب او بودند. او در عین حالیکه فقیر ساده مشرب وبی تکلف بود ، باهمه یکسان لطف و مدارا داشت و قدرت و نفوذ او همه را زیرتاثیر گرفته بود وحتی حکام و وزرا شفاعت اورا همیشه در بربر سلطان طالب میشدند و سلطان نیز ازان نمی گذاشت و قبول می کرد . این مقام جامی نه تنها در خراسان و هرات بود بلکه سلطان روم نیز به جامی عقیدت و اخلاص داشت .

جرعه جام شیخ الاسلامی است بدو معنی تخلصم جامی است

۱- جاسی خود گوید :

مولدم جام ور شحه ٔ قلمم لا جرم درجریده ٔ اشعار

ظهیرالدین بابر که مرد دقیق و حق بینی بود در بابر نامه در سورد جامی چنین می نگارد: « وی را در علوم صوری و معنوی همتا و برابری در عصر خود نبود».

و نیز علاوه می کند: «جامی را حاجتی به مدح وستایش نیست بلکه ذکر نام اواز باب تیمن و تبرک است». جامی در دوره حیات برزگترین شاهان تیموری یعنی شاهرخ ( $(N_1) = N_1$ ) و تمام دوره ابوالقاسم بابر ( $(N_1) = N_1$ ) و میرزا ابو سعید ( $(N_1) = N_1$ ) و قسمت زیاد سلطنت سلطان حسین بایقرا ( $(N_1) = N_1$ ) می زیست، چون همه این شاهان تیموری به علما و شعرا احترام داشتند و جامی که سر برآورده همگان بود ، عزت زیاد از ایشان میدید.

سلطان حسین بایقرا بیش از همه به جامی حرمت و عقیدت داشت . در مجموعه منشاآت جامی در حدود ۲۱ مراسله واقعه موجود است که به سلطان حسین نگاشته و غالب آن ها جواب نامه های است که سلطان حسین به جامی نوشته است و هر وقت سلطان به جنگ می رفت ویا بعد از فتح مراجعت می کرد به جامی درآن موردمی نوشت از آن جمله این مراسله که در تقاضای اختیار ساعت سعید برای ورود به شهر هرات نگاشته است واز سعد و نحس بودن چهار شنبه سلطان از مولانا پرسیده است:

« باسمه سبحانه ، عنایت نامه موجب سربلندی و مثمر سعادتمندی مبنی از توجه لوای نصرت شعار بجانب این دیار به مخلصان دعاگوی و دعاگویان یکدل و یکروی رسید ، خلوت سرای دل را رفت وروب داده و دیده امید بر شاهراه انتظار نهاده نغمه غم خانه وراق و ترانه ویرانه اشتیاق اینست:

مبارک ساعتی کان مه به شهر ماکند منزل زوصلش سرفرازد جان باقبالش نیازد دل چه حاجت اختیار ساعت سعد از برای او که ساعت را سعادتها شود از مقدمش حاصل



لیلی و مجنون در مکتب ـ از خمسه نظامی ۱۹۰۹ ـ کار بهزاد هروی

در مطاوی عنایت نامه استفسار ازان معنی که چهار شنبه آخر صفر به آن اشتهار یافته ، رفته بود . همانا آن رامنشا همان تواند بود که بعضی از مفسران « یوم نحس مستمر » که در کلام مجید آمده است به چهار شنبه آخر صفر فرود آورده اند پوشیده نماند که نحوست آن روز نسبت با اصحاب شق و شقاق است رجا و اثق است که هم چنانکه درآن سه شنبه دخول درین شهر روز رفت بر ملازمان آنحضرت مبارک و میمون آمد درین چهار شنبه نیز فرخنده و همایون آید : شعر .

ببند گوش زبیدانشان که فدر ترا فراغتست زحکمی که هر فضول کند به اختیار منجم چه حاجتست آن جا که آفتاب به برج شرف نزول کند

حق سبحانه و تعالی دوستی ای از حد ادراک افزون وسعادتی از احاطه انجم و افلاک بیرون ، روزی کناد و السلام »

در کتاب مجالس العشاق خود ، سلطان حسین « مجلس پنجاه و پنجم » وا به احوال جامی تخصیص داده واز حالات عاشقانه آن استادو غزلیات مهر انگیز او حکایات وابیاتی نقل نموده و ابتدای کلام بدین گونه نموده است: « مجلس پنجاه و پنجم: من لایقی بوصف کمال کلامه اساس مولانا عبدالرحمن جامی در علوم ظاهر و باطن یگانه عصر بود . از آن حضرت مصنفات پسیار بر صفحه روزگار مانده واقسام شعر از قصیده و غزل و مثنوی و رباعی وقطعه و معمی همه خوب واقع شده و تالیف بطریق اهل تصوف حضرت شیخ محیالدین عربی و شیخ صدر الدین قونیوی کرده . . . الخ »

جامی نیز دربسیاری از مؤلفات خویش که غالباً در زمان سلطنت سلطان حسین نوشته بحرمت نام اورا ذکر کرده ، مانند بهارستان ، رساله معمی، سلسله الذهب و مثنوی سبحة الابرا رو مثنوی یوسف و زلیحا ، لیلی و مجنون و خرد نامه اسکندری همه بنام سلطان است .

تولد جامی در (۱۷هه) و وفات وی در ۱۷ محرم(۸۹۸ه) یعنی ۱۰ سال قبل از وفات سلطان حسین صورت گرفته است .

ماند سلطان حسین ، قیصر روم با یزید نیز به جامی ارادت داشت . در دیوان جامی قطعه ایست بنام قیصر روم:

طاب ریاک ای نسیم شمال قم و سرنحو قبله الـآمال و دفتر سوم مثنوی سلسلة الذهب نیز بنام با یزید است:

کاش نو شیروان کنون بودی عدلش از پیشتر فزون بودی و در آخر همان کتاب نیز به مدح شاه گوید:

خاصه شاهی که از مسافت دور مدت قطع اوسنین و شهور و در دیوان سوم جامی موسوم به «خاتمة الحیوة» چند قصیده بنام سلطان با یزید به سبک قصیده معروف استاد انوری است:

هر کرا در دهان زبان باشد درثنای شده جهان باشد با یزید الدرم که تاج سران بردرش خاک آستان باشد سلطان با یزید علاوه برآن که جامی رابحیث شاعر بزرگ قدرهی کرد و بوی خلعت می فرستاد در مسایل مهم و اختلافات شرعی نیز قضاوت اورا همیشه طالب می شد وبسیار آرزو داشت که جامی را در مرکز خلافت بپذیرد و درین راه همیشه اهتمام می ورزید و دعوتنامه هاو پیام هابه اوگسیل میداشت.

در مورد جامی امیر علی شیر بنام خمسة المتحیربن به ترکی چغتائی کتابی نوشته و آن راموجب تحیر خوانده گان دانسته . بابر نیز در تزک خویش ذکر نام جامی را تیمن میداند ، دولتشاه سمرقندی مؤلف تذکرة الشعراً سام میرزای صفوی و ابو نصر سام میرزا و خواند میر مؤلف حبیب السیر نیز از بزرگی جامی ذکر کرده اند . در رساله (لطائف الطوائف) مولانا فخرالدین علی صفی فرزند حسین واعظ کاشفی که چهل سال بعد از وفات جامی در (۱۳۹ه) نوشته ونیز در کتاب (شقایق نعمانیه فی علما دولت العثانیه) احمد بن مصطفی در مصر ۱۳۰۱ از جامی صحبت کرده و به مانندآن سائر نویسندگان شرق و غربی چون ایدوارد برون ، کپتان ناسولیس ، استاد علی اصغر حکمت ، استاد ذبیح الله صفا بحرمت یاد کرده اند .

لاری شاگرد استاد د بزرگوار در ذیل حاشیه نفحات الانس شرحی بدینه خسمون نوشته: « والد حضرت ایشان احمد بن مجد دشتی است که از دشت اصفهان که محله ایست ازآن و حضرت مولانا مجد یکی از فرزندان امام مجد شیبانی را در عقد نکاح خود در آورده بودند و مولانا احمد که ولد حضرت ایشان است از وی متولد شده است و مدت حیات ایشان به هشتاد ویک میرسد . . ، «لاری گوید: به حضرت ایشیان درسال آخری آثار اطلاع بر ظهور واقعه انقطاع ظاهر می شدو سخنانی مبتنی بر زمان هجران سر بر میزد و توطین نفوس بر مفارقت میفرمودند واین بیت به تکرار بر زبان مبارک ایشان می گذشت:

« دریغا که بی مابسی روز گار بروید کل وبشکفد نو بهار بسی تیرو دیماه وارد پهشت بیایدکه ماخاک باشیم وخشت»

و چند روز پیش از بروز مرض از مسکن مالوف به بعضی نواحی شهر عزیمت کردند و در قریه ای که تعلق بعضرت ایشان میداشت فرصتی بخلاف عادت توقف فرمودند و چون توقف حضرت ایشان در قریه مذکور از طریقه معهود تجاوز نمود ، اصحاب واحباب مضطرب حال شدند و از حضرت ایشان التماس مراجعت کردند . حضرت ایشان فرمودند : (دل ازیگد یگرمی باید کند) . و بیکی از فقیران پیش از عروض مرض خطاب کردند : گواه باش که ما را به هیچ کس و به هیچوجه دلبستگی نمانده است (۱)

بعد از آن که به منزل شریف معاودت نمودند مرض پیدا شد و در صباح جمعه که ششم عروض مرض بود وهجد هم محرم الحرام که از حرکت نبض ایشان در چاشتگاه آثار ارتحال به دارالقرار ظاهر گشت . . . چون لحظه ٔ برآمدنا گاه حضرت ایشان فرمودند : «همچنین» بر وجهی که گویا ایشان راکسی از چیزی خبر داد واین لفظ فرمودند فی الحال احرام نماز بستند و دستها بر سینه نهاده ابتدا به دعای « وجهت وجهی للذی» برسبیل جهر چنانچه طریقه حضرت

٠ - جاسى ـ تأليف على اصغر حكمت ص ٥٥ - ٥٨

ایشان می بود دو رکعت نماز گذاردند بی تفاوت میان حال مرض و حال صحت . . . )

گویند در هنگام آذان جمعه حضرت ایشان جهان قانی را و داع گفتند. سلطان حسین بایقرا به مجرد اطلاع رحلت جامی با شدت مرض قالج که داشت فوری به منزل جامی حاضر شد ، وزیر او امیر علی شیر که از دوستان ارادتمندان و پیروان جامی بود وسائر شاهزادگان و اراکین دولت به منزل جامی جمع شده به ماتم شدند و لباس سیاه پوشیدند .

امیر علی شیر از جانب سلطن «عزا دار» مقرر گردید و جنازه آن می در بزرگ را با اجلال و اکرام بی نظیر بجوار مقبره سعد الدین کاشغری بخاک سپردند . شرح بیشتر زندگانی جامی در قصیده که خود او ۵ سال قبل از وفات خود (۹۳ ۸۵) سروده ملاحظه شود ، وی سال وفات و دورهٔ تحصیل و تصوف را چنین ذکر می کند:

بسال هشتصد و هفده زهجرت نبوی که زد ز سکه به بثرب سر ادقات جلال

زاوج قلعه پروازگاه عن قدم بدین حضیض هوان سست کرده ام پروبال

در آمدم پس ازان در مقام کسب علوم ممار سان فنون را فتاده در دنبال

زدم قدم بصف صوفیان صافی دل که نیست مقصد شان از علوم جز اعمال

جامی رحمة الله علیه در مورد شعرو شاعری خود گوید :

ز طور طور گذشتم ولی نشد هر گز ز فکر شعر نشد حاصلم فراغت بال هزار بار ازبن شغل توبه کردم و لیک ازان نبود گربزم چوسائر اشغال

درباب تحصیلات جامی صفی الدین علی در « رشحات » شرحی جامع داده و گوید که درکودکی در مدرسه ٔ نظامیه تحصیل کرده واز نزد مولانا جنید که در

علم عربیت ماهر بوده درس کرده و مطالعه مطول و حاشیه نموده و چهل روز نزد مولانا خواجه علی سمرقندی که از اعاظم مدققان بود تحصیل نموده و نیز از مولانا شهاب الدین مجد جاجرمی که سلسله تلمذ به حضرت مولانا سعد الدین تفتازانی میر سانید درس گرفته اند . بعد ازان در سمرقند بدرس قاضی زادهٔ روم رفتند و در بحثی اورا قانع ساختند .

قاضی زاده و روم در حق استاد جام می گفت: « هر گز بجودت طبع و قوت تصرف این جوان (جامی) کسی از آب آمویه عبور نکرده » از آن رو جای شکی نیست که جامی استادان ور هنمایان زیادی دیده ولی ذکاوت و استعداد ذاتی که درایشان بود خود علمی را که به نزد استادی شروع می کرد به انجام میر سانید زیرا قوه ادراک خودش بانبوغی که داشت تمام مسایل علمی را حل و فصل می کرد.

گویند که خود مولانا می گفت: «ماپیش هیچکدام از استادان چنان سبقی نگذرانیده ای که ایشان را پر ما غلبه واستیلایی بوده باشد. بلکه همیشه بر هریکی در بحث غالب بودیم ، احیاناً بما سر بسری میکردند وهیچ یک را در ذمه ما حق استادی ثابت نیست وما به حقیقت شاگرد پدر خودیم که زبان از وی آموختیم» چنین معلوم شده است کد مولانا صرف و نحو پیش والد گذرانیده بوده اند و بعد ازان در علوم عقلی و معارف یقینی ایشان را چندان بکس احتیاج نمیشده (۱)

در کتاب رشحات عین الحیات که خاص اساتید معنوی جامی است ، 
ناریخ بزرگانی را که سلسله دار طریقه نقشبندیه بودند و جامی به ایشان ارادت 
داشت ذکر کرده اند. جامی غیر ازآن که مولانا سعدالدین قنس سره را دیده بودند 
به ملاقات حضرت خواجد مجد پارسانیز مشرف شده بودند و خود در کتاب 
نفحات الانس نوشته اند که چون حضرت خواجه به عزم سفر حجاز از ولایت

١ - رشحات تاليف صفى الدين على .

جام می گذشتند (اواخر جمادی الاول و یا جمادی آلاخر سنه اثنین و عشرین و ثما نمائة) واین فقیر با جمعی کثیر از نیاز مندان و مخلصان به قصد زیارت ایشان بیرون آمده بودند و هنوز عمر من پنجسال تمام نشده بود، یکی از متعلقان را گفت که مرا بردوش گرفته پیش محفه محفوف بانوار ایشان داشت التفات نمودند ویکسیرنبات کرمانی عنایت فرمودند و امروز ازان شصت سال است هنوز صفای طلعت منورایشان در چشم منست ولذت دیدار مبارک ایشان در دل من ، وهمانا که رابطه اخلاق واعتقاد وارادت و محبتی که این فقیر رانسبت به خاندان خواجگان قدس الله تعالی ارواحهم واقعست از برکت نظر ایشان بوده باشد و امید میدارم که به یمن همین رابطه در زمرهٔ محبان و مخلصان ایشان محشور شوم بهنه وجوده » (۱)

از سائر متصوفین بزرگ که جامی نزد شان رسیده مولانا فخرالدین مورستانی و در سرای والدین جامی می زیسته ، خواجه برهان الدین ابو نصر پارسا ، شیخ بهاؤ الدین عمر ، خواجه شمس الدین مجد کوسوئی مولانا جلال الدین پورانی و مولانا شمس الدین مجد اسد بوده اند .

جامی در کتاب نوق از پیرو مرشد گرامی خود خواجه ناصرالدین عبیدالله معروف به خواجه احرار به تفصیل سخن رانده و مولانا جامی چهار بار بحضور خواجه احرار فیض یاب شده اند و مکاتباتی بین شان همیشه صورت می گرفته و نفوذ روحانی خواجه احرار رامی توان در اشعار جامی ملاحظه کرد.

سلطان ابو سعید نیز اخلاص مند خواجه احرار بود و جامی در دفتر اول سلسلة الذهب از آمدن خواجه برو ونصیحتی که به جامی نموده منظومه خاص دارد و مولانا در مثنوی تحفة الاحرار انتساب خودرا به سلسله نقشبندیه اظهار می کند.

جامی با شور عرفان و تصوف باز هم از صفات بزرگ دیگری نیز برخودار

۱- جامی - حکمت ص ۲۹ - ۲۸

بود مثلاً با تمام احترام و مقامی که در نزد شاه و گدای عصر خود داشت همیشه لباس ساده و فقر به تن داشت ، روحیهٔ عجز پیشه اوبود و از مظلومان و غریبان حمایت می کرد و به ضعیفان کهمک می نمود و عرایض و بیداد بیچارگان را به سلطان و وزیر اومیر سانید . در مطایبه و خوش صحبتی نظیر نداشت و از ظرافت و خوش طبعی استاد جام حکایات زیاد نقل است . (۱)

### 1 - از ظرافت های او چند مثال راذکر می کنیم:

- روزی زوبی نام کسی نزد جامی آمده بود که وی فقیر ساده لوح بود ، الفاظ ناموزون بریگدیگرهی بست و آن را نظم خیال می کرد و بقید کتابت در می آورد ، از جامی منشور نامهٔ ای طلبید تا از روی آن درمیان شاعران مباهات کند ، مولانا کاغذ و قلم طلبید و نوشت : « خدمت مولانا زوبی ، فقیران رابه صحبت خود مشرف ساخت و بخواندن اشعار دلپزیر خود بنواخت پایه شعرش بلند تر است که در تنگنای وزن وقافیه گنجدیا کسی تواند که آن را به میزان طبع سنجد تجاوز اقد عنه وعنی وعن جمیع من تکلم بمالا یعنی »
- یکی از شعرا پیش جامی گفت: دیوان کمال خجندی و دیوان حافظ شیرازی وصد کلمه حضرت علی رضی لله عنه را جواب گفته ام ' مولانا فرمودند: خدای را چه جواب خواهی گفت ؟
- شاعری مهمل گوی پیش جامی می گفت چون بخانه کعبه رسیدم دیوان شعر خودرا از برای تیمن و تبرک در حجر الاسود مالیدم. جامی فرمود: اگر در آب زمزم می مالیدی بهتر بود.
- روزی حافظ غیاث الدین محدث که از مشاهیر علما ٔ روز گار بود بیمار شد . جامی به عیادت اورفت حافظ از حقایق و معارف صوفیه درمیان آورد و تتبع آن احطلاحات نکرده بود و رسوم انا نراکم ور زیده بود بعضی مسایل مخالف اصطلاح گفت . جامی در مقابل آن گفتگو واز این ←

استاد جا علاوه بر ظرافت و ملاحت طبع شیفته و ربائی طبیعت و حسن و جمال بدیع بود طوری بکم هر عارف و شاعر به این کمال آراسته میباشد تا از این راه قدرت صانع حقیقی را در ذکر و شعر توصیف نماید تاثیر روی و موی دلکش اورا به شور و ذوق می آورد و خود جامی در یوسف زلیخا از این شور چنین حکایه می کند:

بحمد الله کمه تا بدودم دریس دیدر بدراه عماشقی بدودم سبک سیدر

→ که حافظ بیمار وحساس بود سکوت کرد ، چون از پیش حافظ رفتند حافظ به بعضی از دانشمندان که بعداً به عیادت او آمدند گفت : موانا جامی این جابود و چندان. از مسایل غامضه صوفیه گفتم و گوش گرفت . این گذارش و تنی به استاد جام رسید فرمودند : ازان سخنان که او گفته بود گوش می بایست گرفت .

- شیخ حسین ناسی در زمان سلطان ابو سعید محتسب بالا ستقلال بود و چنانکه سلطان گفته بود مولانا شریک ملک من است. روزی گبری را مسلمان ساخته و دستار خود را برسراو نهاده واز خزانه سلطان برای او جامه گرفته بود و سوار کرده باد هل و نقاره وسرنا وکرنا ، گرد با زار می گردانید . نزد مولانا جامی گفتند که مولانا حسین امروز گبری را مسلمان ساخته و دستار خودرا برسر اونهاد . گویند مولانا جامی بصورت مطایبه فرمود : خواجه شصت سال است که دستار خودرا برسر گبر می نهد . »

از این که این داستان ها درست است یانی ، یقبن کامل ندارم ولی در خوش طبعی جامی همه معاصرین او همراه بوده اند . این چند ظرافت از مثنوی هفت اورنگ جامی که به تصحیح و مقدمه مرتضی مدرس گیلانی ۱۳۵۷ تهران چاپ شده نقل گردید) .

چودا یده مشک سن بسی نافیه دیده
به تیخ عاشقی نافیم بریده
چودا در برلبیم پستیان نهاده است
زخو نخواری عشقیم شیر داده است
اگرچه سوی سن اکنون چوشیر است
هنوز آن شوق شیرم در ضمیر است
به پیری و جوانی نیست چون عشق
دمد برسن دمادم این فسون عشق
که جامی چون شدی در عاشقی پیر
سبک روحی کن و در عاشقی میر

جامی بزرگترین وشاید آخرین شاعر نامدار ادب پارسی بوده باشد و مقام ار زنده او بحیث زنده کننده مقام و سبک سعدی و حافظ نزد همه دوستداران ادب همیشه زنده وجاودانی است . اوخود در قصیده موسوم به «رشح بال بشرح حال» که دراواخر حیات سروده است به شعر و مقام شاعری خویش اشاره می کند: .

چنان بشعر شدم شهره در بسیط جهان
که شد محیط فلک زین ترانیه مالا مال
عروس دهری زیب گوش و گردن خویش
ز سلک گوهر نظمم گرفت عقد لآل
سرود عشق ز گفتار من کند مطرب
وه سماع ز اشعار مین زنید قوال
اگر به فارس رود کاروان اشعارم
روان سعدی و حافظ کنندش استقبال
و اگر بهند رسد خسرو و حسن گویند
که ای غریب جهان میحبا تعال تعال
ز بسکه سوی هر اقلیم گفتگویم رفت
شدند سخره اقوال من همه اقبال

گهری زروم نویسد سلام من قیصر گهری زهند فرستد سلام من جیپال رسد زوالی ملک عراق و تبریزم عواطف متواتر مناهج متوال چه دم زنم زخراسان واهل احسانش که هستم از کفشان غرق بحرو بر نوال

### آثار و تأليفات استاد جام:

اگرچه آثار مؤلفات استاد جام را تا ۹۹ میدانند ولی قرار تحقیقات بیشتر از بنجاه اثر ایشان از جانب جامی شناسان ، د کر شده که قرار ذیل است : (۱)

ا - کتاب اعتقاد نامه که منظومه ایست دراصول عقاید اسلامی و اشعری که در ضمن سلسله الذهب ذکر شده ـ

۷ - کتاب شواهد النبوة که در مورد آثار آل و اصحاب آن
 حضرت صلی الله علیه وسلم و تابعین و تبع تابعین ، این اثر قرار گفته خود
 جامی بانفحات پیوست شده است .

۳ - کتاب لوایح در سیر و سلوک صوفیه به نظم و نثر فارسی که به جهانشاه قره قوینلو ترکمان اهدا شده است ، جهانشاه پادشاه آزر بایجان و همدان بود و جامی گوید :

سفتم گهری چند چو روشن خردان در ترجمه حدیث عالی سندان باشد زمن هیچ سدان معتمدان ایسن تحفه رسانند به شاه همدان

ع ـ كتاب اركان حج ـ دفتريست به تازى و فارسى مشتمل برهشت

۱- جامی آثر حکمت و مثنوی هفت اورنگ جادی با مقدمه و تصحیح مرتضی - مدرس گیلانی وغیره آثار مطالعه شود .

فصل در اعمال حج و عمره بر مذاهب چهار کانه اسلاسی وزیارت قبر پیغمبر گرام صلی الله و علیه وسلم .

۵ - کتاب اشعة اللمعات که شرح کتاب لمعات فخر الدین عراق همدانی است و بدر خواست امیر علی شیر نوائی نوشته شده و حاوی مقدمه و بیست وهشت لمعه

به - کتاب نقد النصوص فی شرح نقش الفصوص در تصوف واصطلاح اهل سلوک که جاسی در مورد فصوص الحکم امام محی الدین عربی معروف به شیخ اکبر به جهت تصحیح عبارت و توضیح اشارات کتابت کرده است و از کلمات سائر شارحین مانند قونیوی و شیخ موید الدین جندی و شیخ سعد الدین سعید الفرغانی به آن افزوده و آن رانقد النصوص نام نهاده است.

پ ـ کتاب لوامع فی شرح الخمریه ـ اصل خمریه قصیده معروف عربی ابن فارض است که به عربی و فارسی شرو حی دارد ویکی ازین شروح از جامی بنام لوامع است .

شر بنا على ذكر العبيب مدامة سكرنا بها من قبل ان يخلق الكرم ترجمه

روزی که سدار چرخ افلاک نبود و امیرش آب و آتش و خاک نبود پرست بودم وباده پرست هر چند نشان باده و تاک نبود

این کتاب در (۸۷۵) تحریر شده است.

۸ - کتاب تجنیس خط، منظوره ایست در ترجمه لغات عربی، در هند چاپ شده است .

پ - کتاب حلیه حلل در معمی که تلخیص « حلل مطرز در معمی ولغز «
 شرف الدین علی یزدیست .

. ۱ - رساله صغیر در معمی که در آغازش گوید :

بنام آن که ذات اوز اسما ٔ بود پیدا چو اسما ٔ از معمی معمائیست عالم کانچی خواهی دراو پید است اسما ٔ المهی الله می باشد .

۱۲ - کتاب نفحات الانس من حضرات القدس که در حقیقت جامی کتاب طبقات صوفیه شیخ انصار را که تدریس می کرد به عبارات فارسی مروجه و با تکمله انجام داده است.

۱۳ - کتاب چهل حدیث از احادیث پیغمبر صلی الله علیه وسلم را ذکر و هر حدیث را در رباعی ای شرح و ترجمه می کند .

۱۶ - سخنان خواجه پارسا - چون جامی خواجه بزرگوار را درس پنج سالگی ملاقات کرده و تا زنده بود ، خاطره آن ملاقات را گرامی و مبارک میداشت از آن روسخنان اورا به امید این که : « به یمن همین رابطه در زمرهٔ محبان و مخلصان ایشان محشور گردم » به قید تحریر در آورده است .

۱۵ - بهارستان ، کتابی است به سبک گاستان دارای نظم و نثر اخلاق بنام فرزندش ضیا الدین یوسف تألیف کرده درآغازش گوید : دران اثنا بخاطر آمد که تبر کالا لفاظه الشریفه (یعنی گاستان سعدی) و تتبعاً لا شعاره اللطیفه ورتی چند برین منوال وجزوی چند بران اسلوب پرداخته گردد تا حاضران را داستانی باشد و غایبان را ار مغانی :

گذری کن بر این بهارستان تابینی دران گلستان ها در الطافت بهدر گلستانی رسته کل ها دمیده ریحانها

۱۹ - کتاب شرح رباعیات : جامی درین اثر رباعیاتی را که در توحید سروده شرح کرده است .

۱۷ - الرسالة النائيه : شرح بيت موروف مولانا جلال الدين بلخى است كه گويد :

بشنو از نی چون حکایت سی کند وز جدائی ها شکایت سی کند



یوسف و زلیخا از بوستان سعدی ۱۳۸۸

كار بهزاد ـ كتابخانه قاهره

١٨ - كتاب منشأت ، حاوى مقالات واقعات جاسي است

و ، - تفسير قرآن كريم تا آيه فارهبون

. ٢ ـ شرح بعضي از ابيات مثنوي مولانا جلال الدين بلخي

۲۰ مرح حدیث ابی در غفاری (رض)

۲۷ ـ رساله در وجود .

٣٠ - رسالة لا اله الا ته .

ع - مناقب شيخ الاسلام خواجه عبدالله انصاري (رخ)

٧٥ - رسالة تحقيق مذهب صوفي و متكلم و حكيم

۲۰ ـ رساله ٔ سوال و جواب هندوستان

٧٧ - رساله متوسط در معمى

۲۸ - رسالهٔ اصغر در معمی

و ب ـ رسالة عروض

. ٣ ـ رسالة سوسيقى

٣٠ ـ شرح قسمتي از مفتاح الغيب منظوم و منثور .

مر ـ كتاب نقد النصوص

۳۳ - رساله به طریق صوفیان یا طریقه خواجگان نقشبندی . چون به تشویق جاسی و پیروی خودش از طریقه خواجگان و خاصتاً پیروی از خواجه احرار و عشق وی به خواجه پارسا ، بزرگان و رعایای عصر جاسی را گرویده این طریقه ساخته بود جاسی دربن مورد رساله وق را برای شناسائی مردم نوشته است. جاسی نه تنها پیرو بلکه قطب و مرشد این طریقه بود و طوری که صاحب رشحات گوید مولانا به این طریقه گرایش داشت و به شیوه خواجگان که به اساسات ذیل معتقد بودند قدم میزد:

(هوش دردم ، نظر بر قدم ، سفر در وطن ، خلوت در انجمن ، یاد کرد ، بازگشت ، نگاه داشت ، یاد داشت وغیر از این همه پنداشت). (۱)

ر\_ هوش در دم آنست که : هر نفسی که از دردن برآید بایداز حضور→

- م به مناقب بیت امیر خسرو دهلوی . ۳۵ ما مناقب جلال الدین بلخی
  - → واگهی باشد و غفات راه نیا بد .
- ب نظر بر قدم: آنست که سالک در رفتن و آمدن نظر بر پشت پای باشد
   تا نظر او پراگنده بجائی نیفتد.
- س ـ سفر در وطن : آنست که سالک در طبعیت بشری سفر کند یعنی از صفات بشری به ملکی و حمیده
- ع ـ خلوت در انجمن: به ظاهر با خلق و در باطن با حق به گفته بهاو الدین نقشبند.
- ۵ یاد کرد: عبارت از ذکر لسانی است یا قلبی و مولانا سعد الدین کاشغری فردوده: طریق تعلیم ذکر آنست که اول شیخ به دل گوید لا اله الا الله عدر رسول الله و سرید دل خود حاضر کند و در مقابل دل شیخ بدارد و چشم فراز کند و دهان را استوار دارد و زبان رابر کام به چسپاند و دندان را بر هم نهدو نفس رابگیرد وبا تعظیم و با قوت تمام در ذکر شروع کند بر موافقت شیخ و به دل گوید نه بر زبان و در حبس نفس صبر کند و دریگ نفس سه بار گوید ، چنانکه اثر حلاوت آن به دل برسد . . و طریقی که نگاه داشت آسانتر بود آن است که نفس را زیر ناف حبس کرده ولب را برلب چسپاند و زبان رابر کام و بر وجهی که نفس در درون بسیار تنگ نشودو حقیقت دل را از همه اندیشه ها بیزار سازد و متوجه گوشت پارچه صنوبری گردیده به ذکر کلمه لا اله الا الله الا الله بپردازد تا حرارت او بر تمام اعضا کرسد .
  - باز گشت: آنست که هر باری ذاکر کلمه گوید در عقب آن گوید خداوندا مقصود من توثی ورضای تو مطلوب من است.
  - ۷ ـ نگاه داشت : عبارت از مراقبت خاطر است، چنانکه در یکدم چند بار→

- ٣٦ شرح ابن رزين عقيلي
  - ٣٧ رساله ً في الواحد
- ۳۸ صرف غارسی منظوم و منثور
- ٣٩ نظم متين ماته عوامل به فارسي .
- . م الفوائد الضيائيه شرح كافيه اين حاجب درنحو (مشهور به شرح جاسي) .
- → کلمه طیبه رابگوید و خاطر او به غیر نرود. و مولانا سعد الدین در معنی این کلمه فرموده بایدیگ ساعت و دوساعت و زیاده گذردو آن مقدار که میسر شود خاطر خود را نگاه دارد که غیری به خاطر اوراه نیابد.

  اوراه نیابد.
- ۸ یاد داشت: مقصود از ین همه آن است. عبارت از دوام آگهی است به
   حق سبحانه بر سبیل ذوق وآن را حضور بی غیبت و استیلای شهود
   حق نیز گفته اند.
- قابل تذکر است که مرلانا جامی که مشوق طریقه نقشبندیه بود در آکثر آثار خود به خصوصیات این طریقه اشاره کرده است.
- در رساله «شرح رباعیات» که دربالا به آن طی آثار جامی اشاره شد جامی دران از سخنان پیرو مرشد خود سعد الدین کاشفری نقل قول می کنید.
- مولانا جامی در مقدمه نفحات الانس علاوه بر شرح طریقه خواجگان از دیگر طرق متصوفه نیز نام برده که در قرن نهم از خود پیروانی داشته . این مقدمه بحث دلچسپی از (ولی) و (ولایت) و (المعرفة و المعارف والمعترف والجابه الجاهل) و نیز در مورد صوفی و متصوف واهل سلوک (متصوفه و ملامتیه) و طالبان بهشت و آخرت و فقرا و خدام و هاد و عبادو متشبه ، قلندریه و حشویه و نیز در مورد وحدت الوجود ، معجزه و کرامت بحث میراند .

۱ م ـ دیوان و قصاید و غزلیات که در سال های (م۸۸ و ۸۸۸ و ۹<sub>۹</sub>۸) تکمیل و اضافاتی به آن شده و جمع آوری دواوین بدرخواست امیر علی شیر بوده و در پایان دیوان سوم قطعه از جاسی شروع می شود:

> یا فنون نصایح است و حکم ذکر دونان نیایی اندر آن مدح شاهان دران باستد عاست

هست ديوان شعر من اكثر غـزل عـاشـقـان سودائي منبعث از شعور و دانائی كان بود نقد عمر فرسائي نه زخوش خاطری و خود رایی امتحان را اگر زسر تا پاش بروی صدره و فرود آئی. زان مدایح به خاطرت نرسد معنی درص و آز پیمائی هیچ جانبود آن مدایح را در عقب قطعه تقاضائی

سم - مثنوی هفت اورنگ که حاوی هفت مثنویست در مقدمه آن جامی گوید : چون این مثنویات هفتگانه به منزله هفت برادرند که از پشت پدرخامه واسطی نهاد و شکم مادر دوات چینی نژاد ، بسعادت ولادت رسیده اندو از مطمورهٔ غیب متاع ظهور به معموره شهادت کشیده می شاید که به هفت اورنگ که به لغت فرس قدیم عبارت از هفت برادران که هفت کو کبند درجمت شمال ظاهر و بر حوالی دائر نامزد شدند :

> این هفت سفینه در سخن یکرنگ اند وین هفت خزینه در کهر همسنگ اند

چون هفت برادران این چرخ بلند نامی شده از زمین بهفت اورنگ اند

23- اورنگ اول مثنوی سلسلة الذهب است بوزن از مزاحفات خفیف مسدس (فاعلاتن مفاعلن فعلن).

دفتر اول: در معارف و اخلاق بنام سلطان حسین بایترا منظوم ساخته و درین دفتر اصول عقاید اسلامی و مذهب اشعری رابدر خواست فرزند خواجه عبيد الله احراركه از مشائخ نقشبنديه است ياد كرده و سبب ناميدن مثنوی را به سلسله الذهب گفته ي

نام رشته برآن نه از ادسبت هر که شیر است از آن نپیچدسر آن نه رشته سلاسل ذهبست بهر شیران بود سلاسل زر

دفتر دوم: در معارف و اسرار عشق معنوی و در این که المجاز قنطرة الحقیقه سخنانی آورده و بیاناتی کرده گویا آن راپس از بازگشت از سفر حج به سال (. ۹ ۸ هـ) تألیف کرده است.

دفتر سوم: مثنوی بنام سلطان با یزید دوم عثمانی نظم شده و دران پادشاه را به عدل وروش کشور داری ورعیت پروری میخواند.

۶۹ اورنگ دوم: مثنوی سلامان و ابسال است بر وزن رمل مسدس محذوف که بنام امیر یعقوب ترکمان آق قوینلو نظم کرده است .

وی اورنگ سوم: مثنوی تحفته الاحرار است بوزن سریع مدس مطوی ، به شیوه مخزن الاسرار ومطلع الانوار نظامی وامیر خسرو دهاویست اسم آن به تبرک نام خواجه احرار است و دارای . ب مقاله .

۶۸ اورنگ چهارم : مثنوی سبحة لا برار بوزن بحرر مل مسدس محذوف مجنون در سال (۸۸۷ه) نظم شده .

۹ ع اورنگ پنجم : مثنوی یوسف زلیخا منظومه ایست بوزن هزج مسدس محذوف به سال (۸۸۸ه) نظم شده و شور و سوز عشق و احساس مولانا جامی را تحبسم کامل میدهد .

.۵- اورنگ ششم : مثنوی لیلا و مجنون است بوزن هزج مسدس محذوف و در سال (۱۸۸۹) در طی ۳۸۶۰ بیت با سوز و شور عشق جامی نظم شده .

ه ۱۵- اورنگ هفتم: مثنوی خردنامه اسکندریست در نصایح حکمای یونانی به شیوه سکندرنامه حکیم نظامی که جامی آن رابنام سلطان حسین بایقرا در (۵٫۹۸) به نظم کشیده . (۱)

۱ - مثنوی هفت اورنگ جامی - تصعیح و مقدمه مرتضی - مدرس گیلانی کتاب فروشی سعدی . ناگفته نماند که جامی به مثنوی شیوه نو داده وازان لذت می برد چنانچه گفته است :

کنون کرده ام پشت همت قوی دهم مثنوی را لباس نوی اگرچه روان بخش وجان پرور است در اشعار نو لذت دیگر است

## كمال الدين بهزاد هروى

طوری که از اسناد و شواهد بر می آید استاد کمال الدین بهزاد غالباً در سنه ۱۶۵ م در شهر هرات به دنیا آمد و در سنه ۹۶۲ ق – ۱۵۶۵ م در هرات وفات یافته و در حوالی کوه مختار مدفون شده است.

به قول قاضی احمد پنجاه سال بعد مرگ بهزاد مظیرهٔ او را پر نقش و نگار در حوالی که مختار هرات می نویسد . باینکه در محل تولد و پرورش وی که هرات است اتفاق نظر است ولی را جمع به محل دفن او احمد سهیلی ناشر گلستان هنر و دوست مجد در دیبا چمه مرقع بهرام میرزا و دیگران ، محل دفن او را مشهد یا تبریز گویند .

بقول قاضی احمد در گستان هنر، کال الدین بهزاد در کودکی بتیم مانده و استاد میرک نقاش که کتابدار سلطان حسین میرزا بود تربیت و نگهداری او را بدوش گرفت. و استاد میرک که محفظ و تلاوت قرآن اشتغال ورزیده بود و خطاط و مذهب بود، در نقاشی نیز دست داشت و سلطان حسین او را به منصب کتابداری تعیین کرده بود. به قول مولف حبیب السیر خواجه میرک در علم تصویر و تذهیب یدطولائی داشت و اکثر کنیبه های ابنیه و عارات و قبور بزرگان توسط وی نوشته می شد و بسزاد هنرمند و با استعداد از مقام هنر میرک استفاده می گرفت، تربیه و توجه میرک از یک طرف، استعداد ذاتی بهزاد از جانب دیگر و محیط هنر دوست هرات همه باعث آن شد که بزودی کار بهزاد بجائی کشد که به قول قاضی احمد قمی تا صورت نقش بسته همچو او مصوری کس درین روز گار ندیده (۱).

١- قاضي احمد قمي : گلستان هنر ١٣٢ .



سلاقات شیرین با خسرو در قصر ارسینا ـ خمسه امیر خسرو ۱۳۸۵ ـ کتابخانه چستر بیتی ـ دبلن کار بهزاد

علاوه بر این که بهزاد از استاد میرک درس گرفت ، از رهنائی و تشویق سائر هنر مندانی که به کتاب خانه منسوب بودند و یا رفت و آمد سی کردند استفاده نمود .

مصطفی عالی منشی و مورخ و ادیب ترک در مناقب هنر وران یه این اشاره می کند که وی شاگرد خاص پیر سید احمد تبریزی بود .(۱)

جهانگیر امپرا طور مغول هندنوه بابر که به بهزاد و آثارش علاقمندی زیاد داشت سبک کار بهزاد را دنباله سبک خلیل میرزای شاهرخی میداند .(۲)

امیر علی شیرنوائی و شخص سلطان حسین بایقرا با استعدادی که در بهزاد دیدند به حمایت اوپر داختند و بدر بار خویش وی را راه دادند . بهزاد هم از راه میناتوری ، نقاشی و حتی رسم کاریکاتور ها خاطر سلطان ارجمند هرات را شاد نگهمیداشت .

زین الدین و اصنی در کتاب بدا پیم الوقایع نقل می کند: در زمان سلطان حسین بدربار او شخصی بنام امیر بابا محمود که قیافه غریب و صورت عجیب داشت به مجلس سلطان می آمد. امیر بابا خیلی چاق و فربه بود ولی در عین حال خوش طبع و شیرین حرکات ، بهزاد چون میدانست که سلطان به حرکات و خوش طبعی امیر بابا علاقمند است ، همیشه رسم ها و کاریکاتور های او را می کشید که سلطان حسین به مجرد دیدن آن شاد و خندان میشد .(س)

امیر علی شیر نیز به بهزاد علاقه و محبت خاص داشت ، نه تنها استعداد او را به حیث او را به حیث یک نقاش و میناتوریست بزرگ قدر می کرد بلکه او را به حیث یک صوفی ، عارف و شاعر ممتاز احترام می ممود و همیشه او را به مجلس خود

ر- مناقب هنر وران ص عه - همچنان کال الدین بهزاد - قمر آریان ۱۳٤۸ ص ۲۵ ۰

۷- تزک جهانگیری ترجمه انگلیسی ۱۱۹/۲.

٣- كال الدين بهزاد ـ قمرآريان ص ٢٨ .

بار میداد و یا دیوان های زیبای خطی استادان ادب و از خودش و یا جامی را به او میداد تامیناتوری کند که امروز زیب موزیم ها و کتاب خانه های جهان است. گویند: "یک وقت صورتی درست کرده بود از امیر علی شیر که در باغچه ای ایستاده بر عصای خویش تکیه کرده و طبق های برزر در پیش نهاده و باغ آگنده بود از گل ها و درختان ، میر علی شیر از دیدن آن صورت فوق العاده در اعجاب رفت و از حاضران خواست که هر یک نظر خویش را دران باب بگویند و حاضران غالباً اظهار کردند: از کثرت شاهت ممکن و از این که اثر زیاده به طبیعت شباهت داشت با عجاب افتادیم .

بعضی اظهار کردند که از کثرت شباهت نزدیک بوده است دست در از کنند و ازگل ها و میوه های اشجار تصویر به چینند . و خود میر علی شیر گفت : نزدیک بود طبق های زر را مجاضران مجلس نثار کنم . در هر حال ازین تصویر امیر علی شیر بقدری تحت تاثیر لطف و زیبائی تصویر واقع شد که استاد . بهزاد را اسپ بازین و لجام و جامه مناسب داد و اهل مجلس را هر کدام لباس های فاخر انعام فرمود .(۱)

با استادی ای که بهزاد داشت سلطان حسین بایقر او او را لقب "مانی ثانی" داد . مقام بهزاد به اندازهٔ بحیث یک استاد چیره دست بالا گرفت که حتی بعد از سقوط شکوه تیموری ها و آمدن و تسلط شیبانی خان که او نیز اهل ذوق ، خطاط و ماهر به ترکی ، فارسی و عربی بود و به شعر و ادب علاقه داشت مقام بهزاد به هان حال سابق باقی ماند و بعد از سقوط و مرگ شیبانی خان بدست شاه اسمعیل صفوی بهزاد از هر عصر دیگر عزت بیشتر می شد و در تبربز کد پائیخت آنوقت بود مقام و الای را احراز کرد و رئیس کتاب خانه گردید . (۲) و دستگاه بزرگی را اداره می کرد و گویند که پادشاه صفوی آنقدر به استاد بهزاد

۱\_ بدايع الوقايع ۲/.۹۱.

٧- بدايع الوقايع ٩٠١ .

علاقه د بود که در هنگام جنگ با سلطان سلیم اول عنهانی (۱۹۹۰) دائم برای وی دل نگرانی داشت. و گویند دربا وگشت از جنگ چالدران اولین سوالی که کرد راجع به بهزاد بود و سلامتی او (۱) مؤلف حبیب السیر نیز توید: "بهزاد منظور نظر سلاطین انام و مشمول عاطفت بی نهایت حکام اسلام" بود . بر طبق مناقب هنروران (۲) در کتاب خانه یلدیز استانبول میناتوری هست که صورت استاد بهزاد را در او اخر عمر نشان میدهد . وقتی بهزاد پیرو زهیر شد بیشتر به تربیه شاگردان مشغول شد ، در کار گاه معروف تبریز به اصلاح کار های شاگردان اهتام می ورزید تا مشعل فروزان میناتوری را که وی با ابتکارات زیاد شعله ور ساخته بود توسط شاگردان خود برای همیش در شرق زنده نگهدارد .

رفتن بهزاد به تبریز در سال ۱۹۹ ق ۱۵۱۰ م که سال لشکر کشی شاه اسمعیل صفوی به هرات بود صورت گرفته که شاه اسمعیل طوری که تیمور بزرگان علم و هنر را از هر جا جمع و به سمرقند می فرستاد ، استاد بهزاد ، میرک حاجی مجد ، قاسم علی و سائر هنر مندان نامی هرات را به تبریز انتقال داد ، بهزاد در تبریز به تربیه شاگردان ممتازی چون خواجه عبدالعزیز و استاد مظفر علی پرداخت و به موجب فرسان ۲۸ جادی الاول ۹۲۸ ق ۱۵۲۳ م شاه اسمعیل صفوی به (منصب استیفاء و کلانتری مردم کتاب خانه هایون و کاتبان و نقاشان و مذهبان و جدول کشان و حلکاران و زر کوبان و لاجورد شویان وغیره بعنوان مستوفی و تعمد کلانتری کتاب خانه ، رسید و القاب او "نادر العصر ، قدوة المصورین و اسوة المذهبین استاد کال الدین بهزاد شد) .(۳) بابر بهزاد را به حیث بزرگترین نقاش دوره اسلامی گفته و سائر مور خان شرق و غربی او را به حیث

۱- کال الدین بهزاد \_ دکتور قمر آریان ص ۲۹.

۲- سناقب هنروران ۲۵-۷۷ .

۳- آرنالد ـ نقاش اسلامی ۱۵ و گلستان هنر ص ۱۳۵ و هنر عهد تیموریان استاد جیبی .

بزرگترین استاد میناتوری جمهان شرق شناخته اند .

طوری که در بالا تذکر رفت ، تربیه استاد بهزاد نخست زیر سرپرستی میرک نقاش که از آقارب بهزاد بود صورت گرفته و توسط وی به نقاشی ور سامی رهنائی گردیده است .

برخی از شاگردی بهزاد نزد سید احدد تبریزی نیز سخن گفته اند ، سید احدد تبریزی نیز سخن گفته اند ، سید احدد تبریزی خود شاگرد استاد جهانگیر بخارائی بوده که او نیز شاگرد استادی بنام گونگ .(۱) بوده است . ولی آن چه مقام بهزاد را در برابر استادانش در عصر او ممتاز از دیگران می سازد ، تحول و ایجاد تازهٔ بود که در رسامی و میناتوری وارد کرد .

بعد از آن که به تبریز آمد، مکتب بغداد و تبریز را که تا آن زمان متداول بود منسوخ ساخت و سبک نوی در نقاشی پدید آورد که آکثر مصوران، درین تجدد هنری از او پیروی کردند .(۲)

پیش از او نقا شان چشم و ابرو و سائر شخصات را متایل بطرز چینی می ساختند و مجالس منقوشه به شیوه چین آرایش می یافت . بهزاد اسلوب نقاشی را به طبیعت و زندگانی مردم زمان نزدیک ساخت و در نقاشی شبیه سازی را که تا آن زمان معمول نبود، مرسوم ساخت و تصاویر اشخاص را چنان نقش میکرد که گوئی زنده و جاندار است .(۳)

از شاگردان معروف استاد بهزاد حیدر میرزا مؤلف تاریخ رشیدی ، قاسم علی نقاش ، متصود ملا یوسف و بر طبق مجالس النفائس درویش که خراسانی میباشد .(٤) این ها شاگردان بهزاد در هرات بوده اند ولی قرار روایت

١- مناقب هنروران ٧٧ .

۵۵-۵٤ منر عهد تیموریان ـ استاد حبیبی ص ۵۵-۵۵.

س\_ احمد سهيلي \_ مقدمه گلستان هنر . ٤ .

ع - مجالس النفائس عد .

مصطفی عالی، قاضی احمد و دوست بد، یکعده شاگردان زیادی را استاد بهزاد در دورهٔ صفوی نیز تربیه کرده که از آن جمله آقا میرک اصفهانی است که با میرک نقاش هر وی ، استاد بهزاد نباید اشتباه شود ، نام میرک جلال الدین حسنی بود . علاوتاً دوست دیواند و مظفر علی نقاش ، سلطان بهد تبریزی وغیر، بود و این شاگردان طرز کار وروش جدید بهزاد را به بخارا و هند نقل دادند .

استاد مهزاد استادی بود که شهرت و بزرگی را برخلاف اکثر استادان چیره دست در زمان حیات خویش کهائی کرد و از جانب همه عزت و احترام می شد و او را سلطان خود "مانی ثانی" می نامید و تمام بزرگان هم عصر او چون على شير ، خواند مير ـ بابر همه او را در آنار خويش به عزت و احترام ياد كرده اند و چون بهزاد شهرت زیادی داشت و آثار و میناتوری های او را همه به اشتیاق جمع می کردند ، از آن رو برای فروش وکسب ثروت ، آثار بهزاد را سایر استادان و نقاشان و میناتوران کایی کرده بنام بهزاد هر جا سی فروختند . از آن رو آثار زیادی بنام بهزاد معرفی شده و حالا محققان و بهزاد شناسان نظر به سوابق و اسناد تاریخی و سبک بهزاد مشغول تحقیق آند تا اصل کار بهزاد را از کابی ها حدا عایند. دریک عایشگاه هنر ایران در سال رسو ر میلادی در لندن آثار زیادی که منسوب به بهزاد بود جمع شد و توجه به تحقیق آثار دست بهزاد را بیشتر ساخت و حالاً تا اندازهٔ روشن شده است که کدام آثار بدون شک و تردید از آثار بهزاد است . دسته دوم آثاری است که منسوب به بهزاد است ولی امضای استاددران نیست و ناکمی از سبک و رنگ آمیزی او فرق دارد : یا این که داری امضاهست یا به کار بعضی از شاگردان ، ماهر و پیرو نزدیک استاد شباهت دارد ، اختلافات بوجود مي آيد و نيز مي توان حدس زد كه بسیاری از نقاشی ها را خود استاد طرح ریزی کرده و به شاگردان خود در هرات ویا تبریز برای تکمیل سپرده است که این آثار هم بخود استاد و هم به شاگردانش منسوب شده می تواند . و یا آن که شاگردانشآن را طرح ریزی کرده و استاد اصلاح و تکمیل نموده به شیوه خود در آورده است ، که به مشکل می توان

آن را از آثار اصلی بهزاد تفریق کرد .

میناتوری دولابی آن از دوره که اکنون بدولت ایران تعلق دارد دارای منظره باغ و تصاویر متعدد است . در گوشه راست در سمت پائین تصویر دو زنست که کتاب کوچک در دست دارند و روی آن کتاب به خط بسیار ریز نوشته شده : «تصویر سلطان حسین میرزا عمل بهزاد » .

میناتور نا تمام دیگری که تقریباً مثنای کامل منظره قسمت چپ آن مینا تور دولایی میباشد دریگ مجموعه شخصی است.

مینا تور دریگ نسخه بوستان خطی که درماه رجب سال ۹۳ هجری به خط سلطان علی کاتب در هرات جهت سلطان حسین بایقرا کتابت شده است و یاری مذهب آن را تذهیب کرده است. در دو میناتور این نسخه رقم بهزاد بوضوح آمده است. در دو مینا تور دیگر هم رقم هست که شکی در اصلیت و تعلق گیری آن به استاد هرات می ماند ، این میناتوری ها نمونه سبک ـ شیوه و دبستان بهزاد در هرات و در عهد سلطان حسین بایقرا حامی و مشوق

ر ـ سروی هنر ایران ج ۵ تابلو ۸۸۵

۷ ـ ساکسیان : میناتور ایران درقرن ۱۱ - ۱۷ تابلوی ۷۵ پاریس ۱۹۲۹ ۳ ـ صنایح ایران ۱۰۸ همچنین هنر عهد تیموریان ـ استاد جیبی ص ۵۹

بهزاد است (۱) میناتور های دریک نسخه از خمسه میر علی شیر نوائی به سال (. ۹ ۸ه) که برای بدیع الزمان میرزا پسر سلطان حسین بایقرا تحریر شده و از این خمسه چهارکتابش در کتابخانه بودلیان است. و یک کتاب هم در کتابخانه جان ریلاندز در مانچستر است (۲) در بین میناتور های این کتاب لا اقل دو تصویرآن (یکی که صورت پیغمبر صلی الله علیه وسلم رابا اصحاب کرام نشان میدهد دیکری که و صوفیان را در صحرانشان سیدهد) به سبک و شیوه بهزاد است. همچنین چهار میناتور دریک مجموعه خمسه اسر خسرو دهلوی که در سال (. و ۸ هـ) بخط محد بن اظهر کتابت شده ، میناتور های در جز و خمسه نظامی که اصل آن به سال ( ۲۸۸۵) کتابت شده و. بعد به آن تصاویر افزوده شده از آثار آواخر عمر بهزاد قلمداد شده است. غير از اين آثار که مدققین آنی را کار بهزاد میدانند آثار دیگری نیز از قبیل طرح صورت سلطان حسین بانقرأ که نا تمام است و متعلق به کلکسیون کار تر (۳) در پاریس وسه میناتور نسخه گلستان سعدی (۱۹۸۸) که به خط علی کاتب است یک مينا تور رقم (العبد بهزاد) دارد و متعلق به كلكسيون م. رتشليد. (م) تصویر سعدی باجوان کاشغری وسه تصویر از مرغان و پرندگان متعلق بدیوان غزلیات امیرشاهی سبز واری مربوطبه (۵) کتابخانه ملی پاریس. و ۱۲ میناتور برای نسخه ظفر نامه شرف الدین علی یزدی که در (۸۷۸) توسط شیر علی کاتب برای سلطان حسین بایقرأ کتابت شده است و متعلق به مجموعه دانشگاه جانزها پکنز امريكا است ، كه اينها همه بنام بهزاد منسوب است ولى اتفاق كامل درمورد أنها نيست.

١ - كمال الدين بهزاد ـ قمر آريان ص ٨٨ - ٤٨

Manchester, Bib John Rylands - 7

Cool of Cartier, Paris - ~

Maurie Ede Roth schild, Paris - 8

Bib National Smppl. Paris 1955 - 6

بعضی از آثاری را که به بهزاد نسبت داده اند ولی این آثار بدسترس نیست عبارت است از: خمسه نظامی که بخط غبار از طرف مولانا شاه محمود نیشا پوری جهت کتابخانه شاه طهماسب تحریر شده بود و بهزاد آن را مصور کاری کرده بود ، همچنین تیمورنامه هاتفی که گفته اند سلطان علی مشهدی آن را کتابت و بهزاد مینا توری کرده است . همچنین مرقعی که خواند میر مؤلف حبیب السیر مقدمه ای برآن نوشته و تصاویری دران از قلم بهزاد است که خواند میر اورا «استاد هنروران عالم» و « بهزاد یگانه زمانه » خوانده ـ ولی این به اثر در دست کی نیست واگرهم باشد کسی نمیداند .

#### خصوصیات سبک بهزاد:

کسانی که درشناسائی آثار هنری ذوق و بهره ی دارند خصایص کار این استاد چیره دست را چنین بر رسی میکنند . (۱)

۱- درستی و دقت کامل در خطوط تصاویر.

پـ نمایاندن وضع چهره و قیافه اشخاص به طور شگفت آور ، زنده و مجسم.
 پـ ظرافت و جالبیت مناظر طبیعی و تحبسم اصلی از ابر و آسمان و سیارات و نور خورشید .

م ـ رنگ آميزی های شکسته نه شوخ مانند سرمه ای ، سبز کم حال ، فيروزه ای ولا جوردی ، زيتونی و قهوه ای ، نقره و طلا کاری که در سابق مروج نبود و اگر بود به شيوه و سبک بهزاد نبود .

۵- تغیر قیانه های مغولی و چینی به قیافه خراسانی .

۲ - ریزه کاری در تحبسم طبیعت ، انسان ، عمارات ، فرش ، لباس ، کتاب
 و مجالس عشقی ، رسمی و تصوفی .

۷- چون بهزاد علاوه بر آنکه نقاش ماهر و چیره دست بود صوفی و شاعر

۱ - هنر عهد تیموری ها استاد جیبی ص (۵۹ - ۵۷) همچنین ضایع ایران (۱۰۷ و ۱۷۱)

با استعدادی هم بود از آن رو ، هر آنچه را که علی شیرازراه ذکاء و ادراک میدانست و شرح می کرد و آن چه را جامی از راه شعر و تصوف می فهمید و انشا می کرد ، استاد کمال الدین بهزاد از راه میناتوری و رسم مجسم می ساخت زیرا احساس و عواطف عارفانه او کمتر از علی شیرو جامی نبود ، بهزاد همه حقایق زندگی و جمال کائنات را طوری که سعدی می گفت :

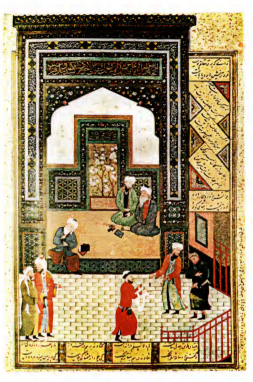
برگ درختان سبز در نظر هوشیار هر ورقش دفتریست معرفت کردگار

در ناله پرندگان ، رخشنده گی کل ها و شکوفه ها ، خروش و مستی نهرها وجویباران ، جمال و طنازی مهرویان، رقص و سماع صوفیان و درویشان طوری که سنایی ، مولوی و عطار در شعر میسرودند در تصاویر خویش مجسم می ساخت ، وبا نگاه تیز بین ، ادراک روشن ، اعجاز قلم و مداد رنگ و مویه رسامی خویش احساس درونی خود را به حیث شاهکار های جاودانی به جهان تقدیم می کرد .

بهزاد عدم تناسب رساسی و میناتوری های سابق تبریز ، اصفهان ، چین وهند راکه در خراسان رواج داشت آهنگ زیبنده تر و خاص بخشید و ارتباط انسان و حیوان را باکمال و جمال طبیعت به نوع احسن مجسم گردانید . باید فهمیده شود که نقاشان خراسان قبل از بهزاد آنچه را در محیط و ما حول شان می دیدند ترسیم می کردند ولی نقاشان مبتکر عهد رنسانس هرات یعنی استاد کمال الدین بهزاد ، تجلی روحی و قلبی را با عشق ملکوتی به تابلو ها عجین ساخت که تاثیر آن بیشتر از رسامی ها و نقاشی های دیگران بود ، این است که مقام و منزلت بهزاد را نسبت به نوایغ رنساس غرب و استادان شرق برتری می بخشد طوری که سر تامس آرنالد عقیده دارد که بهزاد نسبت به مایکل آنژ ورافائیل باید بیشتر تقدیر شود زیرا آندو استاد بزرگ در محیطی می زیستند ورافائیل باید بیشتر تقدیر شود زیرا آندو استاد بزرگ در محیطی می زیستند در محیط کاملاً مذهبی و صوفیانه اسلام بزرگ شده بود که میناتوری ورسامی انسان و زنده جان را اجازه نمداد ، ولی طوری که عارفان و صوفیان اسلامی از

چوکات و پر نسیب های معمول مذهب بیرون شده خداوندگار را در فضای وسیم تری جستجو و پرستش می کردند، بهزاد نیز زیبائی و اعجاز کاثنات و خلقت را بوضع را جزو عبادت ونیایش مذهبی خویش دانسته و می خواست عظمت خلقت را بوضع زیبا تری در طی تابلو های ارزنده و استادانه خویش تحبسم دهد نه تنها سلطان حسین وعلی شیر شیفته کارو استادی بهزاد بودند بلکه طوری که گفتیم شیبانی خان از بک و شاه اسماعیل صفوی و شاه طهماسب نیز شیفته قدرت استادی بهزاد بودند واز وی قدردانی می کردند.

ظمير الدين بابر و همايون بسرش و جهانگير نواسه همايون همه دلداده کار بهزاد بودند و بابر در تزک خویش ازین استاد که شخصاً در هرات اورا دیده بود، حرف میزند و امپراطور همایون فرزند بابر که بعد از شکست از دست شیر شاه افغان در هند بدر بار صفوی ها پناه برد به دبستان و تابلو های بهزاد مانند پدر خویش گرویده شد و بعد از مرک شیرشاه سوری و بازگشت ممایون به سلطنت هند از جانب او و اولاده اش سبک و دبستان بهزاد در هنر رواج گرفت طوری که دربالا گفته شد بهزاد، سوز و شور خاص به تا بلو های خویش مخشوده بود که نظیر آن در تابلوهای قبل از بهزاد و یا بعد از او دیده نمی شود. آنکسکه یوسف زایخای نظامی را که زادهٔ عشق ناکام آن شاعر بزرگ بود ویا کسانیکه یوسف زلیخای مولا نورالدین جامی راخوانده باشند و در همین حال با جهان عرفان و تصوف آشنا باشند اگر یکبار به تابلوی بهزاد که در ۱۳۸۸ رسم کرده و در کتابخانه قاهره محفوظ اثنت نظر اندازند میدانند در قدرت کارو میناتوری بهزاد به این داستان که به تفسیر نقره کار معروف است تا چه پایه جالب و پر از شکوه است و چگونه در خانه هفتم که یوسف به آرزوی عشق آتشین زلیخا می خواهد تسلیم شود ولی عشق بزرگتر آسانی یوسف را تکان و هوشدار میدهد و یوسف خودرا از چنگ زلیخا میرهاند. صرف قلم سحر پرداز بهزاد این صحنه سوزان را توانسته است به حد اعلای آن مجسم سازد . زیرا ملاحظه این تابلو ترسیم حال زلیخا و وضع پوسف



سباحثه در مسجه از بوستان سع*دی ۱۳۸۸ - کتابخانه مصر* ک*ار* بهزاد

در چنین لحظه حساس قدرت و استادی بهزاد را مجسم و ثابت می سازد .

در تابلوی لیلی و مجنون که تمثیل مسه نظامی درسال (۱۳۹۰م) توسط بهزاد انجام یافته به سبک (نیووژن) بهزاد وضع لطیف و سوزنده دو دلباخته را که در حقیقت حال دردناک و عاشقانه خود حکیم نظامی که عاشق دختر دهاتی قبچک بنام (آفاق) بود و آفاق در جوانی مرده بود و نظامی را تا زنده بود به عشق خود میسوختاند، مجسم میسازد و بهزاد آن را در مدرسه لیلی و مجنون که هر دو به عشق هم آغشته بودند با چه استادی وچیره دستی ای ترسیم کرده است بزاد با قدرتی که دارد ازیک طرف صحنه مدرسه را به صحنه عشق سوزان تبدیل کرده و درهمین حال سوز و سور عاشقانه استاد نظامی که در سعرو گفتار او موجود است در تابه به حد اعلای مجسم شده است. همچنین در تابلوی ملاقات شیرین و خسرو در قصر ارمنستان که خمسه امیر خسرو آن را شرح کرده بهزاد درسال (۱ فرم) (۱) آن را رسم کرده و کمتر از تابلوی لیلی و مجنون بهزاد نیست درین نابلو جمال و حسن معصومانه شیرین ، حیاو نواکت و در عین حال تمنای ار زنده ٔ خسرو در برابر آن مه پیکر طناز باکمال استادی از جانب بهزاد رسم گردیده بهزاد همان قسمت داستان خسرو شیرین امير خسرو را انتخاب كرده كه خسرو بعد از انتظار زياد به ملاقات شیرین نایل می شود این داستان قبل از اسلام در زمان سا سانیان در قرون وسطی به همه معلوم بود که فرهاد و خسرو هر دو عاشق شیرین، شاهدخت ارمنی بودند. فرهاد کوهکن در برابرکندن جوی شیربرای گوسفندان شیرین و ترسیم مجسمه زیبای دلداده اش درکوه، بیستون وعده وصل گرفت و شرط را انجام داد . جون خسرو دانست که با قوت سوزان عشق فرهاد این شرط مشکل را انجام دادو بوصل می رسد به فرهاد اطلاع غلط از انتجار نمودن شیرین داد. فرهاد که طاقت شنیدن این خبر رانداشت باحواله تیشه برسر، جان بحق سپرد و این بیت

<sup>1-</sup> این تابلو در کتابخاله چستر بیتی لایبرری است Chester Beaty Library

شاعر این صحنه را مجسم می سازد:

حمایل کرد خسرو دست خود برگردن شیرین مگر میل حنا بنـدی زخون کوهکن دارد

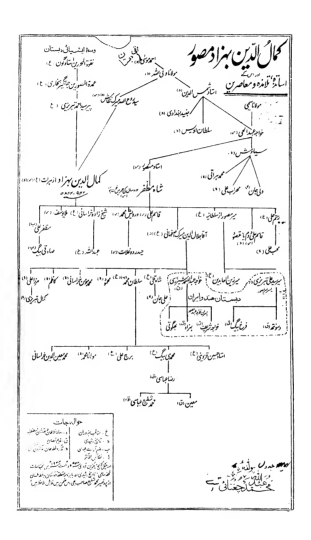
ويا

امشب صدایی تیشه از بیستون نیاسد شاید به خواب شیرین فرهاد رفته باشد

براستی که تابلوی بهزاد تمام داستان پر سوز و عاشقانه خسرو و شیرین را با استادی تمام مجسم می سازد همچنین تابلوی دیگر بهزاد چون جنگ دارا و اسکندر و مجلس سلطان و لشکرکشی های او که در (۴۹۹۰) کشیده شده و در کتابخانه لندن وقاهره موجود است نمونه از شاهکار های این نقاش و میناتورست بزرگ هرات است . همچنین میناتور های بوستان کتابخانه مصر هنر بهزاد را در اوج کمال نشان میدهد و بوستان مذکور دارای شش تصویر مورخ (۹۹۸ق) . اوج کمال نشان میدهد و بوستان مذکور دارای شش تصویر مورخ (۹۸ق) . ملطان علی برای سلطان حسین بایقرا در هرات نوشت و بهزاد رسامی کرد و سلطان علی برای سلطان حسین بایقرا در هرات نوشت و بهزاد رسامی کرد و امضا نمود، همچنین شش میناتور دو صفحه ای که در حاشیه آن تصاویر جهانگیر است، آن را کار بهزاد نوشته می کنند و خطاط آن شیر علی درسنه جهانگیر است، آن را کار بهزاد نوشته می کنند و خطاط آن شیر علی درسنه حران رقص و سماع دیده میشوند استادی بهزاد ازان هویداست .

سلامان و ابسال مولانا جامی که از طرف سلطان علی خوشنویس استنساخ و نقاشی های آن بدست خود استاد بهزاد با میناتوری های ممتاز و زرنگار یهای حواشی کتاب صورت گرفته است. چون استاد بهزاد و مولانا جامی دوست نزدیک و رفیق بودند ، استاد بهزاد تمام مهارت خودرا در این تصاویر بخرج داده ویادگاراً آن رابه مولانا جامی اهدا کرده است (۲) مرقعات یا بهارستان

۱- ریجارد فرای : میراث ایران ۲۶۷ ترجمه وطبع تهران ۱۳۶۶ . ۲۰ مجله کابل سال اول شماره ۷۵ / ۵ / ۳۶ .



بهزاد که مجالس سلطان حسین بایترا<sup>ه</sup> را بصورت های گونا گونی میناتوری کرده و ازان گنجینه گران بها چهل مرقع که یک طرف کار استاد بهزاد و طرف دیگر خطاطی خطاطان معروف آن عهدرا شامل بود در زمره کتب نایب السلطنه مرحوم نصرالله خان بود که بدست موسیو فوشه فرانسیو افتاد ووی آن را به موزیم لور پاریس هدیه نمود . بهزاد تا وقتیکه زنده بود کارمی کردو شاگرد تربیه می نمود چنانچه از شاگردان او مظفر علی ، عبدالعزیز ، آقا میرک، حاجی محد و قاسم على شهرت دارند . استاد در (۴۶ مه) وفات يافت و در حوالی كوه مختار در حضیره پر نقش و نگاری مدفون شد ولی سبک ، کار و نام بزرگ و تا ابد

\* \* .

١- اگرچه دوست محد درديباچه مرقع بهرام ميرزا، قبر بهزاد را تبريزگفته ولى قاضي احمد که به فاصله کمی ازمرگ بهزادمی زیست قبر اورا در حوالی کوه سختار ديده بود كه حالا هم سوجود است.

### كرونو لوژى خاندان تيمورى

#### ۱- امير تيموز:

دورهٔ تیمور از (۱۳۹۸م) تا (۱۳۹۵م) دوام کرد،اجداد تیمور با اجداد چنگیز خویشاوندی و قرابت داشته و ازیک نثرادبودند، وی نخست در خدمت چغتای خان سیورقات میش ، بود و به رتبه وزارت رسید، قدرت را از وی گرفت و به فتوحات و کشورکشائی و قتل و غارت افغانستان ، خراسان ، شرق میانه ، روم و هند پرداخت ، و سپاهی ای دایر و شجاع و در عین حال ظالم و سفاک بود .

تیمور شکست فاخشی به "تقتامیش خان مغولی در (گولدن هورد روسیه" وارد کرد ، بغداد و بین النهرین را تصرف کرد و سلطان روم با یزید یلدرم را در جنگ انقره شکست داد و او را اسیر گرفت و در فتح هند نزدیک دهلی یکصد هزار اسیر را قتل نمود. تیمور در حالیکه تیاری فتح چین را داشت در ماورا النهر به سن ۸۱ سالگی در گذشت و در (۸۱ در عل گور امیر در سمرقند دفن شد.

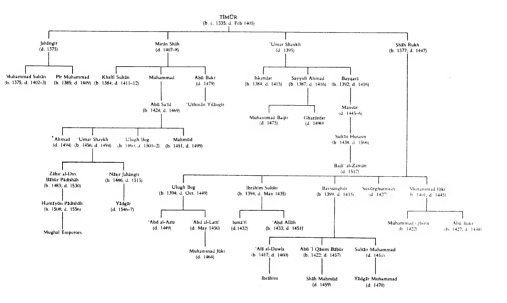
#### به شاهرخ:

شاهرخ (۱۶۰۵ م - ۱۶۶۸ م) پسر چهارم تیمور سلسله خراسانی تیموری ها را در هرات بنا گذاشت. دانشهندان ، شعراء و هنر مندان زیادی را بدور خود جمع کرد و مسجد گوهر شاد را در مشهد بنا نمود و قلعه اختیار الدین را که تیمور آن را ویران کرده بود و همچنین شهر مرو را دوباره آباد کرد. باقره یوسف معروف رئیس ترکمنهای قره قوینلو امرای مستقل آذر بایجان و شیروان و شال ایران جنگید و اولادهٔ قرد یوسف به شاهرخ تسلیم و باج گذار شدند.

#### ٣- الغ بيك :

الغ بيك (١٤٢٠م-١٤٤٩)، يسر شاهرخ وى شخصاً عالم و منجم

#### Genealogy of the House of Timur



فاكر الرفكان وعدون كون المرورايث فالقرباء ما عامين من كوش الأدارية الربت الأفايت عن رأة فالإعدالا أأب والأران بالمرستكر والمنطك ياته ام فيها وهي الكون من المنابع ودوا باشت. مواده ناران والماسي مع المنهم ودرك الماسية في المن المنابع المنظرة المدرسية المساحلة المنابع ند برکز در احت. سرم در م درگا ت ساه م کرد آغاز .رو دا انتها رفوا مركز لمن سرورت برومت م به برسس کن «ورسن م به برسسان کن «ورسن ورزه در ما در ما در ما در ما در ما آهادی آنیا و کار م روز اراز شور شد روه الله بيارة الرياسية وباد ميرت كرياطا لإدرات . كابت بداه ويركب مرز مدیرست ، ور المستنطقة الميارات رەبىسىل تۇپا ب ماسىيالىرى بېستان غوش ميان مادرا تورکرو . خلغاد علبب يأرحم د فالایک وخواکمازه ت شند باتوکنت و توب محت پیشول است مرد کند در نگوات و پشت هارات الاستشيدار اركان الايم اللاء كيبره مذمأت غ اجری مطر<sup>ا</sup> ر. وَروج بيسهانيه وطرق خدة يرتب دادان اي محمد كروست المان ا مرتب مان مدرستون المادانيكوات ما داداني هرواز دنهع د بوان نوا جو پت. روکورکی بېروکودن شول س كنيد بذات ديا. يك رائي مامند. نت من را برم بسب نده در کانی زانی کار ما*لا* ۰ عاجي وبطوس سأران وس وسر سنول س מונצנים شرب ارزماد مشه فوا د عدد اواکی شده ن م ، خدود کارزهٔ درسشس ار ش د بوم وتحسّد پر ثه نام شد ووروزا جير رسطانه ك وورين ريكوريا انع بدان بوامب لاله نزننون نت لمراجب علاج الأراث اغ جده اواركاستناك ئات ، ووروغ الام الفه الدرشة ال رده ، سداید بن وه رغه اورا مام کرد ، گرما رکشون ت ئە. ركانى ات كانگا: ئە. ركانى ات ث نه بنه برخور بدنده مره، تعب ازه برطجه ه وجب زکا ئے ارو، بت سنتي دا يُستنڪسه دايد. ئے زائی کا روش لاج ك تروي كالم در كارند ايوان والان خپاء مره أي عدد زكايت شاء د.. مد نه درم شد دفجس ينازون بمريخ لينزلان خابر بدا دحسسبم جميعان نده ما رئيس اوان را بري روامند ما د ب رنج زرب ورآب دنسان سيددون وكافى كم الأفام كرد وكيسيل محك فازداكر كوشت اوردا فتايسسان شب ر ، بهندان ت ربج فاك والمك المامة 10/2 miles مفت ایر در در دارد و وكشبق كمرداء إفطاى بر میب ش مكسانع بالزايوان فواجو شرَّتَ عا ١٠ . تلدهٔ باز . ستند انجعاب . توکاری رسب نید ، از نه يوم برمايذه الت کرکشنی کرد جذاب زامک در درکارکیب وكيك نفذ ششر بلدة وبشر وأتت وملها وتله ئون الاستاريخ خرب ده مستشر سنتها نيمول م سته سنه وسه الدربية تان خسه ، در ما کال تعلی مطاکرم به ت كريت ازهوب ويمية وبمشرعوو مام ثد وأنية وممثلة ببيث إيشه وعمد والشباء وباين كروم كالأرب من کا رسیده ماد کا کراسان مان ت و مشر ارمية لافب وتحسيراه أبقه ترب كين كناميم كاردنت شارت شفالة ورتضع

بود ور صد خانه بزرگی در سمرقند بنا نهاد و تقویم سال شمسی تهیه کرد وی از دست پسر خود عبدالطیف کشته شد.

#### ٤- سلطان ابو سعيد:

سلطان ابو سعید (۱۶۹۲ م ۱۶۹۹ م) آخرین پادشاه سلسله تیموری بود که ابتدا سمرقند را تصرف بموده عبدالطیف پسر الغ بیک را شکست داد ، در زمان «او زن حسن» رئیس ترکهانان آل قوینلو در آذر بایجان مرد مقتدری بودکه ابو سعید خواست با او بجنگد ولی در جنک مغلوب شد و او زن حسن ابو سعید را بدست یاد گار میرزا پسر شاهرخ و گوهر شاد داد تا به خو نخواهی گوهر شاد او را به قتل رساند.

#### ٥- سلطان حسين بايقراء:

سلطان حسین (۱۹ هـ ۱۹ ۹ هه) در خراسان، جرجان و ماورا، النهر حکومت کرد و هرات پایتخت او چراغ پر نور مدنیت آن دوره بود ، مرد ادیب و شاعر بود و در شعر فارسی حسینی تخلص می کرد و جامی و علی شیر اورا می ستودند و در مدح وی آشعار فراوان دارند ـ کتاب مجالس العشاق رابدو منسوب دانند .

#### سلطنت تیموری های هند :

بابر (۱۵۰۵م) پسر عمر شیخ میرزا پسر ابو سعید که از نسل پنجم تیمور بود در ۱۳ سالگی بعه از مرگ پدر در فرغانه پادشاه شد ولی در کشمکش با کاکا ها ومدعیان امارت فرغانه و سمر قند را از دست داده به کابل آمده پادشاه شد و به سلطان حسین بایقرأ و مردان در بار او حرست و اخلاص داشت و شکوه علمی هرات را به کابل اساس گذاشت و بعد از فتح دهلی و شکست شاهنشاه افغانی هند ابراهیم لودی (۱۵۷۹ - ۱۵۷۱م) امپراطور هند شد و اعقاب او همایون ، عسکری هندال، جلالالدین اکبر و جمانگیر و شاه جمهان و اورنگزیب از شاهان مقتدر بودند و تا حدود سه قرن در هند سلطنت کردند و بعد از اورنگزیب اورنگ زیب اروپائیها درهند رخنه کردند و سلطنت مغولی هند منقرض گردید.

### فهرست ماخذ

- ۱- ظفر نامه تاریخ عمومی مفصل ایران در دوره تیموریان ، مولانا شرف الدین علی یزدی به تصحیح و اهتمام محمد عباسی دو جلد ، تهران .
- ۷- جامی منظوم و منشور خامی منظوم و منشور خامی الشعراء نور الدین عبدالرحمن جامی تالیف علی اصغر حکمت تهران . ۱۳۳۰
- ۳- اسناد و مکاتبات تاریخی ایران از تیمور تا اسمعیل صفوی گرد آورنده عبدالحسین نوائی تهران ۱۳۶۱.
- ع- شرفنامه خواجه عبدالله مروارید به تصحیح و مقدمه و تعلیق استاد مایل هروی ۱۳۵۷ .
- ۵- مثنوی هفت اورنگ جامی به تصحیح و مقدمه مرتضی ، مدرس گیلانی ، کتابفروشی سعدی .
- احسن التواريخ ، تاليف حسن روملو ، به اهتمام د كتور عبدالحسين نوائى تهران ٩ ٩٣٤ .
  - ٧- حبيب السير تاليف خواند مير.
  - ٨- روضة الجنات في اوصاف مدينة هرات بقلم معين الدين اسفزارى .
- و- هنر عمد تیموریان ، تالیف استاد عبدالحی حبیبی ، تهران چاپ بنیاد فرهنگ ۱۳۵۵ ·
  - ٠٠٠ ديوان كامل جامي ، مرتب ويراسته هاشم رضي ، تهران .
    - ۱۱- جاسی ، علی اصغر حکمت تهران .
    - ١٠- روضات الجنات ، سيد مجد كاظم امام .

- ۱۳ زندگی شکفت آور تیمور ، ترجمه عد علی نجانی ، تهوان .
  - ع كمال الدين بهزاد ، تاليف قمر آريان ، تهران ،
- مرح تاریخ ادبیات ایران ، تالیف پروفیسر ایدورد برون ، جلد سوم کمبرج ج
  - 1 ما تقاشى ايران (قرن ١٥) تاليف ملك راج آنانند ، بمبئي ١٩٧٧ .
    - ١٠٠ نقاشي در اسلام تاليف سر تامس آرنالد .
- ابری ، ظهیر الدین بابر چاپ غازان ۱۸۵۷ و چاپ پاریس ۱۸۵۰ و چاپ پاریس ۱۸۵۰ و چاپ پاریس ۱۸۷۱ ترجمه فارسی اندن ۱۸۷۹ ترجمه فارسی ۱۸۷۱ ترجمه فارسی
  - و ١- تاريخ فرشته ، تاليف مجد قاسم فرشته .
- . ٧- بيوگراني امير على شير نوائي ١٨٦١ مولف بنس (ژور نال اشيا تک) .
- ۲۱ هنر و سردم ، شماره صد و هشتادو دوم و شماره ۱۷۵ از انتشارات وزارت فرهنگ و هنر .
  - ٢٧ مطلع السعدين تاليف عبدالرزاق سمرقندى .
    - س٧- روضة الصفا تاليف سيد علم سير خوند .
  - ع٧٠ تاريخ مجمل فصيحي ، احمد جلال خوافي .
  - ٢٥- بدايع الوقايع ، تاليف زين الدين واصفى .
    - ۲۹ خلعت هنر وران ، دوست محد .
    - ۰ ۲۰ تاریخ رشیدی ، تالیف مرزا حیدر .
  - ۲۸ تذکره خوش نویسان و نقاشان ، قاضی احمد .
    - و ٢- تحف خطاطان ، سعدالدين .
    - . سـ خط و خطاطان ، اصفعهاني .
    - ۱۳- احوال و آثار ، خوشنویسان ، مهدی بیانی .
  - ۳۰- تاریخ ادییات ایران ، استاد ذبیح الله صفا ، دانشگاه تهران ۱۹۷۰ ،
    - سس گزیده تاریخ بیههی ، د کتر محد دبیر سیاتی .

- عهـ گذشته و حاضر ایران ، دانالد ولبر .
- ٣٥- مير على شير نوائى ، تاليف يعقوب واحدى ، سابقاً امر الجمن تاريخ كابل .
  - ٣٠٠ رشحات ، تاليف صفى الدين على .
- ۳۷ مثنوی هفت اورنگ جامی با مقدمه و تصحیح مرتضی ، مدرس گیلانی کتابفروشی سعدی .
  - ٣٨ کاستان هنر ، قاضي احمد قمي .
  - وس\_ میناتور ایران در قرن ۱۹-۱۰ سا کسیان ـ پاریس ۱۹۲۹ ·
  - . ٤- ميراث ايران، ريچارد فراى، ترجمه و طبع تهران ١٣٤٤ ٠
    - ٤١ مجله كابل سال اول شماره ٧-٥-١٣٣٤ .
    - ، عـ تزک جهانگیری یا جهانگیر نامه ، جهانگیر .
      - ع ع ـ ديباچة مرقع بهرام مرزا ، دوست عد هروى .
  - ع ع تاریخچه هنر و نقاشی ایران در دورهٔ اسلامی ، تالیف رضوی کیوان .
    - ۵ عـ تحفه سامی ، سام مرزای صفوی .
    - ج عبدالعزيز جواهر الكلام ، عبدالعزيز جواهر الكلام .
      - ٧٤- مجالس النفايس ، امير على شير نوائى .
      - مريح. دانشوران خراسان ، غلام رضاء رياض .
    - ۹ عـ ذکر برخی از خوشنویسان و هنر مندان ، فکری سلجوق هروی .
      - . ۵- تاریخ تذکره های فارسی ، احمد گلچین معانی .
      - ۵۱- شاهکار های هنر ایران، استاد پرویز نائل خانلری.
        - ٧٥- محمم التواريخ ، حافظ ابرو .
        - ٣٥- رياض الشعراء ، و اله داغستاني .
      - ع٥- خمسته المتحيرين ، امير على شير نوائي ترجمه عد نخجواني .
- ۵۵- تذهیب ، نقاشی و نقاشان هندو ایران و ترکیه ، تالیف دا کتر (مارتن) .
  - ۵۹- شعر فارسی در عمد شاهرخ تالیف دا کتر احسان یار شاطر .
  - ۵۷- تیمور لنگ یا زمزمه انداز زمین . مولف هرالر لمب نیو یارک ۱۹۳۰ -
    - ۵۸- و یاد داشت های مختلف دیگر .



#### اهذاء

#### اهداء به مجاهدان دلیر و شهدای خونین کفن کشور عزیز .

این رساله در وقتی بنشر سپرده شد که شراره های آتش ظلم و قساوت ، وحشت و بربریت روسیه آگنده به کفر و الحاد از آمو تا خیبر، از ذوالفتار تا بولان ، از پامیر تا پروان در سر تاسر کشور شعله ور است راد مردان دلیر و مسلمان افغان ، با شهامت و رشادت بی نظیر یکبار دیگر مانند پدران و نیا کان خویش که برای دفاع خاک و نوامیس ملی در طول تاریخ در برابر بزگترین کشور کشایانی مانند اسکندر و دارا ، چنگیز و تیمور و قوای استعمار برتانیا داد شجاعت و مردانگی داده اند که هر دره و کوه ، هر صخره و سنگ کشور شاهد آن است ، امروز نیز به تعقیب همین میراث ملی ، در برابر ظالم ترین و قوی ترین قوت نظامی روسیه ، زن و مرد ، طفل و پیر با دست و شکم خالی ، ولی ایمان و اعتقاد قوی مردانه می جنگند .

در زمره همه جانبازان مجاهد و دلیر افغان که امروز از دین ، آئین و خاک خویش مردانه دفاع می کنند و برادران مجاهد دلیر و باغیرت هرات که شهر شان همیشه بمهد دلیری ، فرهنگ و ثقافت بوده ، طوریکه با چنگیزیان دیروز پنجه دادند با آتیلای معاصر و امروز روسیه نیز مردانه مبارزه دارند ، با کمال افتخار این اثر را باین مجاهدان و مبارزان راه حق آنانیکه از لای کفن های خونین و ابر های نقره ئین بسوی ماهگران اند و آن های که امروز پاسبان دلیر جهاد اند اهداء می کنم ،

دکتور عبدالحکیم طبیبی ژ نو ، سویس - ۱۹۸۵ سویس و در سال ۱۹۹۰ در مجلهٔ حقوق پراگ در سال ۱۹۷۱ بصورت کتابی از جانب کمیته مشورتی حقوق هند و در سال ۱۹۷۱ از جانب مجله حقوق بین الدول ویانا به انگلیسی نشر و بر علاوه در داخل کشور صاحب تالیفات ذیل اند :

ر\_ سياست بين المللي .

- سازمان ملل .

از نشریات موسسه خدمات سیاسی وزارت خارجه .

٣- ديموكراسي تطبيقي .

**۔ حقوق ترانزیت** 

از نشرات وزارت عدایه .

۵ـ حقوق بحر طبع وزارت مطبوعات سابق .

چـ حقوق ترانزیت ممالک بی بحر به انگلیسی طبع مطبعه معارف.

۸- سید جمال الدین افغانی و سید تصوف در افغانستان از نشریات وزارت طلاعات .

د کتور طبیبی بحیث عضولویه جرگه مربوط به تصویب قانون اساسی سهم گرفته و به اخذ نشانهای متعددی در داخل و خارج موفق شده اند و از ۳۵ سال به اینطرف در تمام جراید و مجلات کشور و خارج مقالات سیاسی ، حقوق ، ادبی ، تاریخی و اقتصادی به نشر سپرده اند و فعلاً در سویس مدیر و ناشر مجله تاریخی عروة الوثقی بوده و در عین حال بحیث نماینده موتمر عالم اسلامی در ملل متحد و نیز عضوشورای جهانی دعوا ایفای وظیفه نموده و از مبارزه و جهاد بر حق مردم افغانستان علیه روسیه در کنفرانس های بین المللی دفاع مینماید.

د کتور طبیبی طرفدار جدی اتحاد مسلمانان و سیاست عدم انسلاک در ساحه بین المللی میباشد و درین راه از سالها مبارزه دارد .



## ازشرای شورای نقافی جهاد افغانستان

# شناس نامه این کتاب

نام کتاب : شگوفانی هرات در عصر تیموریان

نگارنده : د کتور طبیبی

باهتمام : عبدالاحد عشرتي

چاب و صحافی : چاپ خانه سید سنز پرنثرز لاهور - پاکستان

ناشر : شورای ثقافی جهاد افغانستان

تعاداد : ۲۰۰۰

تاريخ نشر : اپريل ١٩٨٥

بها : ۳۰ ووليه

حق چاپ معفوظ است